ima?ine...

Durée : 2h30 environ
Nombre de participants : 10 a 20

Objectif : Découvrir la notion d’utopie et quelques
expériences historiques qu’on peut qualifier d’utopies

En deux mots : Aprés un moment d’introduction,
nous partons en d’autres temps et d’autres lieux, en
immersion dans quelques utopies concretes. Puis
nous revenons et nous échangeons sur ces
découvertes. Nous inspirent-elles ?

Premieére étape (15 a 20’)

L'animateur-trice vérifie que chacun a au moins une petite idée de ce que veut dire le mot « utopie ».
Si nécessaire, il explique en quelques mots.

100 cartons (100 mots) sont disposés sur une table au milieu des participant-e-s. (On peut prévoir
d’imprimer chaque carton en double). Chacun choisit 3 mots qui évoquent une utopie.

On fait un rapide tour de table pour entendre les 3 mots choisis par chacun, avec une petite
explication éventuelle.

NB : On peut imaginer une alternative avec des images évoquant des utopies.

€Equipes Populaires



Deuxiéme étape (15 a 20’)

Petit moment d’explication par I'animateur-trice. ll-elle raconte, de la facon la plus vivante possible,
pourquoi Thomas More a écrit Utopia, a quelle époque, ce que le mot veut dire, quelle est I'utopie
décrite...

Un petit « topo pour I'animateur-trice », assez complet, est proposé en annexe. L'animateur-trice
peut évidemment compléter avec des informations issues de ses propres réflexions connaissances,
recherches sur le sujet. Il peut aussi lire un ou deux extraits du livre « Utopia » de Thomas More
fournis en annexe (ou trouver des extraits en libre acces sur Internet), mais le style est un peu ancien
car il s’agit d’'une traduction du latin de la renaissance...

Troisieme étape (1h)

Chaque sous-groupe (2 ou 3 personnes) regoit un « kit de voyage » :

e un résumé d’utopie (cf. annexe),
e une feuille A2,

e des feutres,

e des post-its,

L'animateur-trice introduit I’étape en grand groupe, trés brievement :
« Pendant cette étape, vous n’étes pas des analystes. Vous étes des visiteurs. Imaginez que
vous arrivez dans cette utopie. Vous allez d’abord la découvrir, puis en rapporter I'essentiel

aux autres. »

L'animateur-trice guide la progression des sous-groupes en expliquant chacune des étapes
pour I'ensemble des sous-groupes, puis en passant de I'un a l'autre.

Atterrissage en utopie (10 min)
Dans chaque sous-groupe, une personne lit le texte a voix haute, lentement.
Les autres ferment le texte et écoutent. Pendant la lecture, chacun-e écrit sur des post-its,
comme dans un carnet de voyage :
e quelque chose que je vois ou que j'imagine tres bien,
e quelque chose qui me surprend en arrivant,
e quelque chose qui me plait ou me dérange.

Consignes :

e un post-it = une impression ou un fait concret,
e pas de discussion pendant la lecture,



e écrire au présent (« on vit », « les gens... », «ici... »).
Premiére mise en mots du voyage (10 min)

Posez tous les post-its sur la table. Lisez-les ensemble, sans les discuter longuement. Puis, en
vous appuyant sur les post-its, répondez ensemble a ces questions de voyage :

1. Quivitici?
Qui sont les habitant-e-s de cette utopie ?
2. Ou sommes-nous ?
Quel est le lieu ? A quelle époque arrive-t-on ?
3. Qu’est-ce qui est différent d’ici ?
Qu’est-ce qui change vraiment par rapport a notre société ?

Ce qui fait utopie (10 min)
Le groupe choisit maintenant ce qui fait le coeur de cette utopie.

« Si quelqu’un ne devait retenir que deux ou trois choses de ce voyage, qu’est-
ce que ce serait ? »

Ensemble, choisissez :

e 5237 éléments maximum,
e en privilégiant :
o desregles de vie,
o des manieres de travailler ou de décider,
o des rapports différents a I'argent, a la terre, au pouvoir,
o des détails concrets du quotidien.

Ce qui nous touche, ici et maintenant (5-10 min)
Chacun-e choisit un élément parmi ceux retenus et répond oralement a cette question :
e Pourquoi cet élément me touche aujourd’hui ?

Pas de débat. On écoute. Cette étape permet de faire le lien entre le voyage imaginaire et
le présent.

Réalisation de I'affiche (10—15 min)

Sur la feuille A2, le groupe réalise une affiche de retour de voyage, organisée autour de
repéeres simples :

e Ou/Quand?

e Qui?

¢ Ce qui fait utopie ici
e Ce quinoustouche



L'affiche doit permettre aux autres groupes de comprendre rapidement dans quel monde
vous étes allés. Avant de terminer, le groupe se met d’accord sur la présentation :

e (qui commence,

e comment se répartir la parole,
e dans quel ordre raconter le voyage.

Quatriéme étape (30’)

Les affiches sont accrochées. Chaque sous-groupe dispose de 4 a 5 minutes pour présenter
son utopie comme un récit de voyage :

e 0OU vous étes allés,
e commentony vit,
e Ce quivous a marqués.

Apreés chaque présentation, I'animateur-trice pose deux questions au grand groupe :

e Qu'’est-ce qui vous donne envie dans cette utopie ?
e Qu'est-ce qui vous semble difficile ou fragile ?

Les réactions sont courtes.

Débriefing final

L'animateur-trice peut conclure ainsi :

Ces utopies sont tres différentes, mais elles ont toutes été imaginées ou vécues comme des
réponses concretes a des injustices réelles. Les visiter permet de comprendre que I'utopie
n’est pas seulement un réve lointain, mais une maniére d’ouvrir le champ du possible a
partir du réel.

Que retenez-vous de ces différentes utopies ? Restent-elles d’actualité pour aujourd’hui ?



Annexe 1 Imagine...

Liste de 100 mots

Village Ville Maison Ecole
Jardin Fermes Marché Place
Rue Communauté Partage Coopération
Voisins Famille Enfants Féte
Repas Atelier Travail Collectif
Amitié Solidarité Respect Tolérance
Paix Egalité Liberté Fraternité
Bienveillance Confiance Ecoute Partage
Justice Courage Responsabilité | Epanouissement
Aide Chaleur Compréhension Soutien
Arbres Fleurs Forét Riviere
Mer Lac Montagne Champs
Animaux Jardinage Agriculture Ecologie
Soleil Vent Pluie Terre
Energie Nature Ecosystéme Biodiversité
Réve Histoire Conte Roman
Dessin Peinture Musique Danse




Théatre Poésie Idée Fantaisie
Voyage Aventure Imaginaire Découverte
Innovation Création Vision Inspiration
Changement Progres Nouveau monde Projet
Amélioration Possibilité Transformation Expérience
Alternative Solution Idéal Essai
Prototype Exploration Evolution Horizon
Révolution Espoir Avenir Liberté




Annexe 2 Imagine...

Utopia de Thomas More : petit topo pour I’animateur-trice

MORVS PETRO
AEGIDIO
S. D.
irope
A R modum charil-
L7 fime Petre Acgi
& di, libellum huc

YA % de Viopiana re
—— publica,poft an
[oum ferméad te mittere, qué te
" |16 dubico intra fefquiméfem ex/ |
| pectafie.quippe quum fires mi.
, | bidemptam inhoc opere inueni

) bl ¢ endi}

D’ol vient le mot « utopie » ?

Le mot utopie est inventé en 1516 par Thomas More, humaniste anglais, juriste et
conseiller du ro1 Henri VIII. Il apparait pour la premiere fois comme titre de son livre :
Utopia.

Le mot vient du grec ancien et joue sur une ambiguité volontaire :

e ou-topos signifie « nulle part »
e eu-topos signifie « lieu heureux », « bon lieu »

Thomas More joue délibérément sur ce double sens : I'utopie est a la fois un lieu idéal et
un lieu qui n’existe pas. Ce n’est pas un simple réve irréaliste, mais un outil critique : un
endroit imaginaire qui permet de mieux voir les défauts du monde réel.

Deés I'origine, I'utopie n’est donc pas une promesse ou un programme politique clé en

main. C’est un décalage, une mise a distance. En inventant une société autre, More
invite ses lecteurs a regarder leur propre société autrement.

Que signifie « utopie » au sens philosophique ?

Philosophiquement, 1'utopie n’est pas une prédiction du futur. Elle n’est pas non plus un
plan a appliquer tel quel. Elle est plutot :



e Un miroir critique du présent,
e une expérience de pensée,
e un espace ou I’on peut poser la question : « Et si on organisait la société autrement 7 »

L’utopie sert a attirer I’attention critique sur des choses que 1’on considére comme «
naturelles » mais qui ne le sont pas : la propriété privée, I'argent, la hiérarchie sociale, la
guerre, la pauvreté, la compétition.

Chez Thomas More, 1'utopie n’est pas naive : elle est raisonnable, organisée, détaillée,
parfois méme dérangeante. Elle oblige a réfléchir, pas seulement a réver.

Thomas More (1478-1535) est un humaniste de la Renaissance. Il vit dans une Europe
en profond bouleversement : développement du commerce, enrichissement de certaines
¢lites, misére urbaine croissante, guerres fréquentes, abus de pouvoir, expropriations de
paysans (notamment en Angleterre)...

Thomas More est a la fois :

e un intellectuel,

e un juriste,

e un homme politique,

e un croyant profondément engagé.

Il est proche d’Erasme et des grands humanistes européens. Il connait tres bien les
injustices sociales de son temps, notamment la pauvreté extréme, la criminalisation des
pauvres et les inégalités criantes.

11 finira exécuté pour avoir refusé de reconnaitre Henri VIII comme chef de ’Eglise
d’ Angleterre — ce qui montre que sa réflexion morale n’est pas abstraite.

Thomas More écrit Utopia pour critiquer indirectement la société européenne, et surtout
anglaise, sans I’attaquer frontalement.

A son époque, dire clairement que :

e la propriété privée produit de I'injustice,
e la peine de mort est absurde,

e larichesse est mal répartie,

e la guerre est souvent inutile,

... peut étre dangereux. L’utopie permet de dire sans dire, de critiquer sans accuser
directement.

Le livre se présente comme le récit d’'un voyageur, Raphaél Hythlodée, qui raconte une
ile lointaine ou les choses fonctionnent autrement. Le nom méme du personnage est
ironique : il signifie quelque chose comme « spécialiste du bavardage inutile », ce qui
invite le lecteur a garder un esprit critique.



Petit résumé de Utopia

Le livre est divisé en deux parties.

Premiére partie : critique du monde réel

On y parle des injustices en Europe :

e des riches qui accaparent les terres,
e des paysans ruinés,

e des pauvres punis pour voler afin de survivre,

e des guerres absurdes,
e del’obsession de I’or et du prestige.

Cette partie prépare le terrain : elle montre ce qui ne fonctionne pas.

Deuxiéme partie : description de I’ile d’Utopia

C’est ici que le livre devient vraiment
concret.

L’organisation de 1’ile

Utopia est une ile organisée rationnellement.
Les villes se ressemblent toutes : méme plan,
mémes maisons, mémes regles. Rien n’est
laissé au hasard.

Les maisons n’appartiennent a personne : on
y vit pendant dix ans, puis on change. Cela
empéche I’attachement excessif a la
propriété.

Le travail

Tous les habitants travaillent, mais peu :
environ six heures par jour. Comme tout le
monde contribue, il n’y a ni chdmage ni
exploitation.

Le travail est principalement agricole, mais
chacun apprend aussi un métier. Les taches
pénibles sont partagées.

L’argent

12 VTOPIAE INSV LA TABVLA,

Il n’y a pas d’argent a Utopia. L’or et I’argent existent, mais servent a fabriquer des
objets sans prestige, comme des chaines pour les esclaves ou des pots de chambre [Oui, il
y a des esclaves a Utopia, ce qui montre qu’au 16° siecle, méme pour un humaniste, certaines
populations sont encore exclues de I’humanité /]. Résultat : personne ne désire ces métaux. Les
biens sont stockés dans des entrepots communs. Chacun prend ce dont il a besoin, sans

payer.




La nourriture et la vie quotidienne

Les repas sont souvent pris en commun. La nourriture est simple mais suffisante. Le
gaspillage est mal vu. La vie est sobre, organisée, collective, mais pas misérable. Le
confort existe, mais sans luxe ostentatoire.

L’éducation et la culture

L’éducation est centrale. Tout le monde apprend, discute, réfléchit. Le temps libre est
consacré a la lecture, a la musique, a la conversation. La culture est valorisée comme un
bien commun.

La politique

Les dirigeants sont élus. Le pouvoir est encadré, limité, surveillé. Les décisions se
prennent collectivement, lentement, pour éviter les abus.

La religion

Plusieurs religions coexistent. La tolérance religieuse est la regle, tant que personne
n’impose sa foi aux autres.

Utopia n’est pas un modele a copier. C’est une question posée au monde.

En décrivant tres précisément une société différente, Thomas More nous oblige a nous
demander :

e pourquoi acceptons-nous certaines injustices comme normales ?

e qu’est-ce qui reléve vraiment de la nature humaine, et qu’est-ce qui est organisé
socialement ?

e jusqu’ou peut aller le collectif sans écraser I'individu ?

e que gagnerait-on a repenser le travail, la richesse, la propriété, le temps ?

C’est pour cela que Utopia est encore un texte vivant : non pas parce qu’il donne des
réponses, mais parce qu’il ouvre des possibles.

(Réalisé avec I'aide d’une 1A, revu et corrigé).



« N'est-elle pas inique et ingrate la société qui prodigue tant de biens (...) a des joailliers, d des oisifs,
ou a ces artisans de luxe qui ne savent que flatter et asservir des voluptés frivoles quand, d’autre part,
elle n’a ni coeur ni souci pour le laboureur, le charbonnier, le manceuvre, le charretier, 'ouvrier, sans
lesquels il n’existerait pas de société. Dans son cruel égoisme, elle abuse de la vigueur de leur jeunesse
pour tirer d’eux le plus de travail et de profit ; et des qu’ils faiblissent sous le poids de I’dge ou de la
maladie (...), elle oublie leurs nombreuses veilles, leurs nombreux et importants services, elle les
récompense en les laissant mourir de faim. (...) En Utopie, au contraire ot tout appartient a tous,
personne ne peut manquer de rien, une fois que les greniers publics sont remplis. Car la fortune de
UEtat n'est jamais injustement distribuée en ce pays. L’on n’y voit ni pauvre ni mendiant et quoique
personne n’ait rien d soi, cependant tout le monde est riche. Est-il en effet de plus belle richesse que de
vivre joyeux et tranquille sans inquiétude ni souci ? Est-il un sort plus heureux que celui de ne pas
trembler pour son existence 7 »

*k%

« Le seul moyen d’organiser le bonheur public c’est 'application du principe de I’égalite. L’égalité est
impossible dans un Etat o1 la possession est solitaire et absolue ; car chacun s’y autorise de divers
titres et droits pour attirer d soi autant qu’il peut, et la richesse nationale (. ..) finit par tomber en la
possession d’un petit nombre d’individus qui ne laissent aux autres qu’indigence et misere. (...) »

*k*k

« Le but des institutions sociales en Utopie est de fournir d’abord aux besoins de la consommation
publique et individuelle, puis de laisser a chacun le plus de temps possible pour (...) cultiver
librement son esprit. (...) »

*k%

« Les Utopiens ont la guerre en abomination, comme une chose brutalement animale. (...) Ce n’est
pas pour cela qu’ils ne s’exercent pas (...) a la discipline militaire mais ils ne font la guerre que (...)
pour défendre leurs frontiéres, ou pour repousser une invasion ennemie sur les terres de leurs alliés,
ou pour délivrer (...) du joug d’un tyran un peuple opprimé par le despotisme. »

*k*k

« Partout ou la propriété est un droit individuel, ot toutes choses se mesurent par I’argent, ld on ne
pourra jamais organiser la justice et la prospérité sociale, a moins que vous n’estimiez parfaitement
heureux Etat o1l la fortune publique se trouve la proie d’une poignée d’individus insatiables de
puissance, tandis que la masse est dévorée par la misere. Aussi quand je compare les institutions
utopiennes a celles des autres pays, je ne puis assez admirer la sagesse et I’humanité d’une part et
déplorer de 'autre, la déraison et la barbarie. »



Annexe 3 Imagine...

Imagine-toi, vers la fin du XVIe siécle, sur les collines boisées de la région de la Serra da Barriga
(dans I’actuel Etat d’Alagoas, nord-est du Brésil) — une forét dense, des palmiers, des ravines, un
relief difficile d’acces. C’est 1, entre 1590 et 1600, que des esclaves fugitifs, cherchant a fuir
I’oppression des plantations de canne a sucre, se réfugient. Se cachant dans la forét, ils batissent des
“mocambos” — des campements de fortune, sortes de villages de résistance.

Avec le temps, ces campements se multiplient, attirant non seulement d’autres esclaves en fuite, mais
aussi des autochtones, des métis, des personnes marginalisées, voire des anciens colons rebelles —
bref, des gens en marge de la société coloniale.

Peu a peu, les villages se connectent : troc, agriculture, alliances, échanges culturels. Ce n’est plus
simplement un refuge ; c’est une société alternative qui se construit dans la forét — un espace de
liberté, de communauté, d’autonomie.

Vie quotidienne & richesse du commun

Dans les sous-bois, les habitants cultivent la manioc, le mais, le haricot, la canne a sucre, la banane
— nourrissant la communauté. Ils péchent, chassent parfois, ramassent des fruits, des fibres
végétales, du bois, des feuilles de palmier pour construire des huttes, des paniers, des outils.

Les artisans improvisés faconnent des objets utiles — outils de culture, poteries, objets du quotidien
— Tu peux les imaginer, accroupis sous des huttes, dos au soleil, entourés d’enfants, partageant le
travail, la parole, le repas. La forét n’est pas seulement un refuge : c’est un lieu de recomposition
culturelle, mélant traditions africaines, influences amérindiennes, réalités locales.

Cette communauté — devenue grande — adopte un systéeme politique structuré : les villages
s’organisent en “mocambos”, chacun ayant sa propre autonomie, mais formant ensemble une
confédération. A leur téte, des chefs élus, des “chefs de guerre”, des “gouverneurs”, mais qui ne
reégnent pas comme des rois — ils doivent rendre des comptes, leur pouvoir est négocié, temporaire.

Les membres de Palmares vivent libres. Loin des plantations, loin du fouet, ils respirent — une
liberté concrete, faite de travail partagé, de soin collectif, de solidarité, mais aussi de vigilance : ils
savent qu’ils attirent la convoitise, qu’ils dérangent I’ordre colonial.

Résistance, autonomie, survie

Pendant prés d’un siecle (= 1605-1694), Palmares résiste. Plusieurs expéditions coloniales —
portugaises, parfois avec I’aide de mercenaires ou de “bandeirantes” — tentent de pénétrer la forét,
d’arracher les fugitifs, de détruire les villages. Mais la géographie joue pour les habitants : la Serra da
Barriga, la végétation, les sentiers hors des cartes — la forét est leur alliée. Beaucoup préferent mourir
que d’étre capturés.



A son apogée, au XVIIe siecle, le Quilombo dos Palmares pourrait accueillir entre 10 000 et, selon
certaines estimations, jusqu’a 20 000 habitants — ce qui en fait la plus grande communauté
d’esclaves fugitifs jamais formée dans les Amériques.

On ne parle plus de “fuite isolée”, mais de “nation marronne” : un territoire, une communauté
multiethnique, un mode de vie autonome — un défi radical au systeme esclavagiste, a la
colonisation, a 1’exploitation.

Leur existence méme incarne une utopie : non pas un réve abstrait, mais un fait historique concret.
Une société construite par des opprimés, devenue refuge, lieu de vie, espace de liberté sur des
décennies.

Fin tragique — mais mémoire vivante

Malheureusement, apres des décennies de résistance, I’Etat colonial intensifie sa violence. En 1694,
une expédition massive — menée par des bandeirantes sous commandement portugais — attaque la
forteresse principale de Palmares, le “mocambo Macaco”. La répression est brutale, meurtriere,
définitive. Le quilombo est détruit, beaucoup tués, beaucoup re-enservis, d’autres dispersés.

Pourtant, la trace reste. Aujourd’hui, Palmares est symbole — symbole d’une résistance noire, d’une
quéte de liberté, d’un refus de I'esclavage. Le 20 novembre, jour de la mort de Zumbi dos Palmares,
est commémoré comme “Jour de la Conscience Noire” au Brésil.

Méme si le territoire a été détruit, 'idée — I’idéal d’un espace de liberté — a survécu. Les quilombos
contemporains, les communautés afro-brésiliennes rurales ou urbaines, les mobilisations pour la
terre, pour la mémoire, pour la dignité... tout cela s’enracine dans cette expérience historique.

Sources :

e En.wikipedia.org — “Palmares (quilombo)”

o Fr.wikipedia.org — “Palmares (quilombo)”

e Pt.wikipedia.org — “Quilombo dos Palmares”

e Robert Nelson Anderson. “The Quilombo of Palmares: A New Overview of a Maroon
State in Seventeenth-Century Brazil.” Journal of African History, Cambridge University
Press

e Fundagdo Joaquim Nabuco (FUNDARPE) — Pesquisa Escolar, “Quilombo dos Palmares”
https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br

o Encyclopaedia Britannica — “Palmares” https://www.britannica.com/place/Palmares

e UNESCO Courier — “Les quilombos, foyers de résistance afro-brésiliens”
https://courier.unesco.org




Annexe 4 Imagine...

Imagine un immense batiment niché au milieu de jardins, de vergers et de petits champs, ou des
dizaines ou méme des centaines de personnes vivent ensemble. Nous sommes au XIX¢ siécle en
France, et ce lieu s’appelle un phalanstere, une idée de Charles Fourier. Son but ? Créer une
communauté ou le travail, la vie sociale et les loisirs s’harmonisent pour que chacun puisse
s’épanouir tout en contribuant au bien commun.

Dés le matin, le phalanstére s’anime. Certains habitants se rendent dans les champs pour cultiver le
blé, le mais, les 1égumes ou les arbres fruitiers. D’autres rejoignent les ateliers pour fabriquer des
vétements, des meubles, des objets de décoration ou des outils. Chacun choisit des activités qui lui
plaisent et correspond a ses compétences, car Fourier croyait que le travail devient agréable lorsque
I’on suit ses passions. Méme la cuisine, le nettoyage ou les soins aux malades sont considérés comme
des taches partagées, importantes pour le fonctionnement harmonieux de la communauté.

La vie sociale est tout aussi riche que le travail. Les habitants se réunissent dans de grandes salles
pour discuter des décisions collectives, organiser les taches et résoudre les conflits. Les fétes et les
spectacles rythment la vie du phalanstére : lectures, musiques, bals, pieces de théatre, danses. Les
enfants sont éduqués au sein de la communauté et participent aux activités, apprenant a collaborer
des leur plus jeune age. L’idée est que chacun, de I’adulte a ’enfant, trouve sa place et contribue a la
vie collective.

La répartition du travail est flexible et pensée pour que personne ne soit enfermé dans une tache
monotone. Les habitants changent de role selon les besoins et leurs envies, découvrant différents
métiers et compétences. Cette rotation permet de stimuler la créativité, d’éviter la lassitude et de
renforcer la solidarité : chacun comprend le travail des autres et se sent responsable de la
communauté entiére.

Certains phalansteres ont réellement été construits, comme ceux de Condé-sur-Vesgre ou Citeaux.
Bien qu’aucun n’ait duré tres longtemps, ces expériences ont permis de mettre en pratique les
principes de Fourier : organisation collective, partage des taches, prise de décisions démocratique et
recherche d’une vie harmonieuse. Ces phalanstéres ont montré que 'utopie pouvait devenir une
réalité concrete, avec des habitants qui travaillaient, vivaient et s’amusaient ensemble de maniére
organisée.

Le phalanstere reste un symbole d’utopie concrete : il montre qu'une société peut étre pensée pour
favoriser le bien commun tout en respectant les désirs et les talents de chacun. Il incarne le réve que
le travail ne soit plus une contrainte, que la vie collective puisse étre joyeuse et créative, et que 1’on
puisse inventer des modes de vie plus humains et solidaires. Méme si les phalansteres historiques
n’ont pas perduré, leur idée continue d’inspirer ceux qui cherchent a repenser la maniere dont nous
vivons et travaillons ensemble.

Sources :

e En.wikipedia.org — “Phalanstere” https://en.wikipedia.org/wiki/Phalanstery
e Fr.wikipedia.org — “Phalanstere” https://fr.wikipedia.org/wiki/Phalanst%C3%A8re

e @allica / BnF — Fourier, Charles, Théorie des quatre mouvements et des destinées générales,
1808 https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k107168z

o Internet Archive — Goldman, Emma, Anarchism and Other Essays, 1910 (chapitre sur
Fourier) https://archive.org/details/anarchismotheres00gold



Annexe 5 Imagine...

Auroville

Imagine un plateau sec, désertique, a quelques kilometres de la cote en Inde du Sud —
poussiere, vent, soleil. Puis — peu a peu — des arbres plantés, des jardins, des maisons
éparpillées, des chemins de terre, des coopératives, des ateliers, des parcelles cultivées. C’est
dans ce paysage rude que, en 1968, nait Auroville, ville-expérience fondée par Mirra Alfassa
(surnommée “la Mere”), avec le réve de batir une cité universelle, ouverte a tous les peuples,
toutes nationalités, toutes croyances.

L’inauguration officielle a eu lieu le 28 février 1968, lors d’'une cérémonie multinationale :
des jeunes venus de 124 nations ont apporté de la terre de leur pays — toutes ces terres ont
été réunies dans une urne, symbole de I'unité humaine.

Au centre de la ville se trouve une structure unique, le Matrimandir : une sphere dorée,
entourée de jardins et pensée comme le “cceur spirituel” d’ Auroville — un lieu de
meéditation, de silence, de recherche intérieure.

Petit & petit, des habitants du monde entier s’y installent. Aujourd’hui, plusieurs milliers
(= 3 000-3 300 selon les sources récentes) vivent a Auroville, venus d’une cinquantaine voire
soixantaine de nationalités différentes.

Le quotidien y est organisé autour de principes clairs, posés des le départ dans la charte
d’Auroville : vivre ensemble dans I'unité, au-dela des nationalités et des religions, construire
une communauté fondée sur la solidarité, I’environnement, 1’éducation, la culture, le
respect, la coopération.

Concretement, certaines des réalités tangibles a Auroville :



Des fermes et vergers : par exemple la ferme AuroOrchard, fondée des 1968-69, qui
fournit une partie importante des fruits, légumes et ceufs consommeés dans la ville.

Des projets variés : agriculture bio, artisanat, petites entreprises, restauration,
boulangeries, cafés, hébergement pour visiteurs, ateliers divers — un mélange
d’activités, non pas guidées par le profit, mais par la contribution et I'utilité collective.

Un mode de vie communautaire : logements répartis en clusters, mixité (Indiens et
étrangers), coopérations, échanges culturels, un esprit d’ouverture.

Auroville reste un laboratoire vivant : ce n’est pas un quartier banal, mais un projet
d’expérimentation sociale — tester qu’un autre mode de vie est possible : mélange des
peuples, mixité culturelle, respect de I’environnement, solidarité, autonomie collective.

Ce n’est pas une utopie figée : c’est un espace en mouvement, une cité en construction, qui
porte haut I'idée que I’humanité peut s’organiser autrement.

Sources :

en.wikipedia.org — “Auroville” https://en.wikipedia.org/wiki/Auroville Wikipedia

site officiel Auroville — page “Background” (historique & fondation)
https://auroville.org/page/background auroville.org+1

site officiel Auroville — page “City” / présentation générale
https://auroville.org/page/auroville-city auroville.org+1

site AuroOrchard (ferme d’ Auroville) — description des productions et rOle agricole
https://auroorchard.auroville.org/about/ auroorchard.auroville.org




Annexe 6 Imagine...

Imagine-toi dans les montagnes du Chiapas, dans le sud du Mexique, parmi les foréts
épaisses et les vallées escarpées. Le sol est souvent rocailleux, les chemins parfois étroits et
sinueux, et les villages sont dispersés dans le paysage. C’est ici, dans ces territoires
longtemps oubliés par I'Etat, que nait, en 1994, un mouvement qui bouleverse la vie de
milliers de personnes : I’Armée zapatiste de libération nationale (EZLN). Ces villages,
majoritairement peuplés d’indigénes mayas, ont souffert de marginalisation, de pauvreté
extréme et d’injustices historiques liées a la propriété des terres et au manque d’acces aux
services de base. Le ler janvier 1994, 'EZLN se souléve publiquement, langant le cri de
ralliement « jYa basta ! » — Ca suffit |, dénongant les inégalités et revendiquant des droits
pour les peuples autochtones.

Mais loin d’imaginer un coup d’Etat ou une prise de pouvoir classique, "EZLN choisit une
voie singuliére : construire des territoires autonomes, gérés par les communautés elles-
mémes. Dans ces villages, on organise la vie quotidienne collectivement. L.’éducation se fait
dans des écoles locales, souvent bilingues, en espagnol et en langue maya, permettant aux
enfants de conserver leur héritage culturel tout en acquérant de nouvelles compétences. La
santé est gérée par des cliniques communautaires et des équipes formées localement,
capables de fournir soins de base et prévention. La justice est rendue selon les usages
traditionnels, en veillant a 1a médiation et a la participation des habitants.

Chaque village fonctionne selon le principe du “mandar obedeciendo”, littéralement
“gouverner en obéissant”. Cela signifie que les leaders locaux ne sont pas au-dessus des
autres, mais servent la volonté collective. Les assemblées communautaires sont le coeur de
cette organisation : hommes, femmes, jeunes et anciens y discutent, débattent et prennent
ensemble les décisions concernant la vie du village, la répartition des taches, les projets
agricoles ou artisanaux, et méme les sanctions pour les conflits mineurs.

Les communautés ne sont pas isolées les unes des autres. Plusieurs villages se fédeérent en
Municipios Autonomos Rebeldes Zapatistas (MAREZ), des territoires “autonomes” ou la
coordination se fait a travers des assemblées régionales et des conseils de Bon
Gouvernement, appelés Caracoles. Ces caracoles servent de centre administratif pour
organiser les initiatives collectives, I’éducation, la santé et les coopératives agricoles, tout en
respectant le pouvoir des assemblées locales.

Dans la pratique, la vie quotidienne est souvent difficile, mais riche en solidarité et en sens
concret. Les habitants cultivent des champs pour produire le mais, les haricots, le café ou les
légumes nécessaires a leur subsistance. IIs participent a des ateliers d’artisanat et des
coopératives pour fabriquer des objets destinés a la consommation locale ou a la vente.
L’énergie, ’eau, les infrastructures, méme modestes, sont souvent organisées collectivement.
Chaque habitant contribue selon ses compétences et ses disponibilités, ce qui crée un
sentiment fort de responsabilité et de dignité.



Le quotidien est aussi rythmé par la culture et la mémoire. Les communautés organisent des
fétes, célebrent des traditions indigénes, enseignent leur langue et leur histoire, et
transmettent un savoir souvent ignoré par ’Etat ou le marché. Ces pratiques permettent aux
habitants de préserver leur identité tout en expérimentant une organisation sociale nouvelle.
Les femmes jouent un rdle central dans la prise de décision, la production, I’éducation et la
santé, ce qui transforme profondément la dynamique sociale traditionnelle.

Depuis plus de trois décennies, ces communautés montrent qu’une utopie vivante peut
exister dans la pratique : un espace ou les habitants décident de leur destin, gérent leurs
ressources, et cherchent a vivre ensemble de facon solidaire et autonome. Méme si ces
territoires restent fragiles, soumis aux tensions avec 'Etat, aux conditions climatiques et aux
limites économiques, ils représentent une expérience concrete et durable de démocratie
directe, de respect culturel et d’autonomie communautaire.

Sources :
Wikipédia — “Armée zapatiste de libération nationale (EZLN)” (fr.wikipedia.org)
Wikipédia — “Zapatista territories” / “Zapatista territories in Chiapas” (en.wikipedia.org)

Article “It’s People Who Decide” sur openDemocracy : “Lessons of community self-organisation in
Mexico” (opendemocracy.net)

Article “Good-Government Committees: A New Stage for the Zapatistas” (Revista Envio)
(revistaenvio.org)

Article “A community in arms: the Indigenous roots of the EZLN” (ROAR Magazine)
(roarmag.org)

Article “Township Rebellion: The Zapatista Movement, Three Decades Later” (Harvard
International Review) (hir.harvard.edu)

Article “Zapatista-run Chiapas” (Anarchist Library) (theanarchistlibrary.org)



Annexe 7 Imagine...

Imagine-toi a la fin des années 1900-début 1910, dans la Palestine mandataire —
désert, terres maigres, paysages arides. Des jeunes, nombreux juifs immigrants
d’Europe de I’Est, débarquent avec I’idéal de batir une terre et une communauté
nouvelle. Ils fondent, en 1909-1910, le tout premier kibboutz, Degania, au bord du lac
de Tibériade.

Leur vision : créer une société collective, égalitaire, coopérative — loin des
hiérarchies, des inégalités, de la propriété privée. Dans le kibboutz, tout appartient a
la communauté : 1a terre, les outils, les récoltes, I’habitat, les services.

Le matin, quand le soleil se leve, les membres (les « kibbutzniks ») se répartissent les
taches : certains vont aux champs, labourent, sément, récoltent ; d’autres s’occupent
des ateliers, des maisons, des soins, de la cuisine collective. Le travail agricole est
central, car la mission est d’abord de rendre fertile ce qui semblait ingrat.

Tout ce que produit le kibboutz — nourriture, vétements, matériel, services —
revient dans un fonds commun. A la fin, quand les besoins de la communauté sont
assurés (logement, nourriture, santé, éducation), chacun regoit ce dont il a besoin,
selon le principe : “de chacun selon ses capacités, a chacun selon ses besoins.”

La vie sociale est dense : repas collectifs dans une salle commune, enfants élevés en
commun (dans des “maisons d’enfants”), temps de loisirs partagés, discussions
collectives — tout concourt a créer un lien fort, un sentiment d’appartenance, une
solidarité quotidienne.

Avec le temps, ces kibboutzim ne sont plus de simples utopies rurales : ils deviennent
une force décisive pour la construction de I’Etat naissant. Ils fournissent des cadres,
des soldats, des pionniers : des personnes déja habituées a 1’autogestion, a la
coopération, au partage.

Quelques kibboutzim ont grandi, développé des industries, des usines, des entreprises
— non plus seulement 'agriculture. Ils diversifient : industrie, artisanat, services.
Mais jusqu’a un certain moment, I’esprit d’origine demeure : revenus communs,
travail partagé, appartenance collective.

Pour beaucoup, la vie au kibboutz est une aventure humaine unique — un espace
d’expérimentation sociale, de solidarité, d’espoir, de travail collectif. Un lieu ot 'on
refait société, ou I’on tente de concilier justice sociale, dignité, égalité, appartenance.



Avec le temps — surtout depuis les années 1980 — le modele change. Pressions
économiques, mutations sociales, désir d’individualisme : de plus en plus de
kibboutzim se privatisent, abandonnent ou modifient les logiques de collectivisme
pur. Certains services collectifs disparaissent, les salaires sont différenciés,
I’autonomie individuelle reprend le dessus sur le partage total.

Pourtant, méme transformés, ces kibboutzim restent un témoignage historique
concret : d’'un réve — celui de batir une vie commune, égalitaire, collective — a une
réalité vécue, pendant plusieurs décennies, par des milliers de gens. Un réve mis a
I’épreuve du temps.

Sources :

e Encyclopadia Britannica — article “Kibbutz”

e  Wikipédia — article “Kibboutz” (frangais)

e Wikipédia — article “Kibbutz” (anglais)

e Article “What is a Kibbutz?” (Tourist Israel) — présentation moderne des kibboutzim

e  Article “Que pésent les kibboutz dans I’économie d’Israél ?” (BFMTYV) — role économique et contexte
contemporain

e  Article “Les grands principes fondateurs du kibboutz” (Francosphere) — exposition des principes
collectivistes initiaux

e Article “Pour son centenaire, le kibboutz se réinvente” (Alliance Francaise / Israél) — transformations
récentes des kibboutzim



