
coNtrastes
▶ N° 232 ■  Bimestriel ■ Janvier - Février ■ 2026 ◀

PROTÉGER LA 
BIODIVERSITÉ 
Urgent et pas évident

8 rue du Lombard 5000 Namur

Bureau de dépôt :  
5000 Namur mail.  
N° d’agréation : P 204078



ONT COLLABORÉ À CE NUMÉRO : 

ADRIENNE DEMARET, 

GUILLAUME LOHEST, 

RENATO PINTO, 

CHARLOTTE RENOUPREZ

RÉDACTEUR EN CHEF :   

GUILLAUME LOHEST

CRÉDITS PHOTOS :  

CANVA, FREEPIK

GRAPHISME & MISE EN PAGE :  

MAGALI LEQUEUX

ÉDITEUR RESPONSABLE : 

CHARLOTTE RENOUPREZ, 

RUE DU LOMBARD 8 | 5000 NAMUR   

TÉL : 081/73.40.86 

SECRETARIAT@EQUIPESPOPULAIRES.BE 

Vraiment urgent, et vraiment pas évident

En 2012, l’équivalent du GIEC a été créé pour la biodiversité : l’IPBES, c’est-à-dire 
la Plateforme intergouvernementale scientifique et politique sur la biodiversité et les 
services écosystémiques. Environ 150 gouvernements sont aujourd’hui membres 
de cette coordination scientifique internationale, qui se réunit pour sa 12e session 
plénière du 3 au 8 février 2026 à Manchester pour aborder les liens entre entre-
prises et biodiversité.

Cela vous rassure-t-il ? Il y a fort à parier que non, car ce genre de grand-messe ne 
donne pas l’impression de parvenir à infléchir le cours des choses. Le rythme d’ex-
tinction des espèces et de disparition des populations d’animaux sauvages et de 
végétaux est vertigineux. Un véritable « anéantissement biologique » global. Pen-
dant ce temps, du Nord au Sud, l’activité économique (surtout du Nord) s’étend, 
colonise les espaces, saccage les ressources (surtout du Sud), détruit les milieux de 
vie des humains et des non-humains.

Cette situation justifie une mobilisation générale en faveur d’un changement pro-
fond, un front uni rassemblé sous la bannière « Nous sommes le vivant qui se 
défend ». Pourtant, derrière la bannière, le front n’est pas si uni que ça. Parce que 
pour défendre le vivant, il faut aller, massivement et presque toujours, contre des 
intérêts économiques immédiats. Jusque-là, large consensus. Mais derrière ces 
intérêts économiques (qu’on pourfend spontanément), il y a souvent des réali-
tés sociales : des emplois, des habitudes de consommation et de vie (barbecue, 
smartphones, voitures, streaming et compagnie). Parfois aussi, ce sont des besoins 
humains profonds : logement, énergie, sentiment de sécurité.

Un changement radical est donc urgent, mais il est loin d’être évident à mener. La 
mobilisation générale des citoyennes et des citoyens, indispensable, n’est possible 
que s’ils ne se sentent pas étrangers à cette lutte qu’on mènerait, au nom du vi-
vant, contre l’infrastructure socio-économique dont dépend leur vie à eux. Cette 
phrase est facile à écrire. L’entièreté de ce numéro la prolonge et illustre combien 
il est difficile de se mettre collectivement en mouvement.

L’administration Trump a annoncé son intention de quitter l’IPBES. Voilà un 
signe évident que cette plateforme produit des analyses intéressantes, notamment 
quand elle pointe du doigt les trois causes profondes de l’extinction de la biodi-
versité : la déconnexion et la domination vis-à-vis de la nature et des autres per-
sonnes, la concentration du pouvoir et des richesses, et la priorisation des gains 
de court terme. Voilà une bonne base de mobilisation ! 

Guillaume Lohest

 Édito 



« Chute de la 
biodiversité », 
voilà une 
expression bien 
timide pour parler 
de l’extinction de 
la vie sur terre, 
vous ne trouvez 
pas ? Quels 
mots utiliser 
alors ? Pourquoi 
demeurons-nous si 
insensibles à la 
destruction du 
monde vivant comme 
s’il nous était 
extérieur, alors 
qu’il nous est 
indispensable ?

Vous n’avez pas besoin qu'on vous rappelle que la biodiversité est en danger. Vous en 
avez entendu parler, souvent, au passage, lors d’un journal télévisé ou à la lecture d’un 
magazine. On le sait. Tout le monde est au courant que la « biodiversité » est « mena-
cée ». Les plus alertes savent même qu’il s’agit de la « sixième extinction de masse » 
– la précédente, il y a 65 millions d’années, a vu disparaître les dinosaures. C’est dire 
l’ampleur du désastre. Ce qui est inédit, c’est que cette extinction de masse n’est pas 
due à un cataclysme mais à l’activité humaine, plus spécifiquement à l’activité préda-
trice de l’économie capitaliste mondialisée depuis quelques décennies. Pourtant, cette 
catastrophe ne nous émeut guère. On vit comme si de rien n’était. On a tant d’autres 
problèmes…

Le monde est un grand zoning
L’astrophysicien Aurélien Barrau a coutume de le rappeler, on a fait du dérèglement 
climatique le problème écologique numéro un. C’est une très grave menace, mais il 
nous avertit : ce n’est qu’une petite partie du problème. Plus catastrophique encore, 
on en est venus à penser que c’est le seul problème, et qu’on peut le « solutionner », 
avec une mentalité d’ingénieur. Or, non seulement on ne le « solutionne » aucu-
nement (il s’aggrave, on n’en parle presque plus et on vote pour des partis qui n’en 
ont rien à faire), mais surtout, cela nous évite de regarder en face le problème le 
plus grave et le plus évident : la destruction de la vie, partout à l’œuvre, sur tous 

 COMMENT PARLER DE  

L’AMPLEUR DU 
DÉSASTRE ?
Par Guillaume Lohest

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 3



les continents : « Quand vous rasez 
une forêt, tous les animaux de la forêt 
meurent. Cela n’a rien à voir avec le ré-
chauffement climatique. Ce n’est pas une 
question de température. Même si la 
température est fraîche, quand les ani-
maux ne peuvent plus habiter quelque 
part, ils meurent1. » 

Aurélien Barrau utilise une autre image 
frappante. Quand bien même nous 
trouverions demain une source d’éner-
gie propre et infinie pour faire rouler 
nos voitures, tourner nos usines et vo-
ler nos avions, notre problème resterait 
le même : nous artificialisons les terres, 
nous détruisons les habitats des espèces 
animales et végétales, nous supprimons 
la vie pour la remplacer par des zonings 
commerciaux, des supermarchés et des 
parkings. 

Deux tiers des  
insectes et des  
animaux sauvages
Vous vous dites : il exagère… On peut 
quand même imaginer une situation 
d’équilibre, avec des espaces et des es-
pèces protégées, une activité humaine 
et économique raisonnable. Oui, 
peut-être, on peut l’imaginer. Mais les 
faits ne montrent pas du tout cet état 
d’équilibre. La preuve : si c’était le cas, 
on ne parlerait pas d’une sixième ex-
tinction de masse ! Quelques chiffres 
tout de même, rappelés par Aurélien 
Barrau et beaucoup d’autres, aussitôt 
entendus, aussitôt oubliés. Un million 
d’espèces seraient menacées dans le 
monde (sur un total d’espèces estimé 
entre 8 et 12 millions). Depuis 1970, 
deux tiers des populations d’animaux 
sauvages ont disparu – en réalité, ils 
n’ont pas disparu par enchantement, 
ils ont été exterminés directement ou 
indirectement pour nos « impératifs » 
économiques. C’est encore plus rapide 
pour les insectes : en quelques années 
seulement, leur population a chuté de 
deux tiers. Quant aux arbres, sur une 
échelle de temps plus longue, quelques 
millénaires, leur nombre s’est égale-
ment réduit de plus de moitié. 

« Natureculture »
Pourtant, nous ne nous rendons pas 
compte de l’extrême gravité de la situa-
tion. Sans doute parce qu’en Occident, 
nous ne comprenons plus – nous ne 
ressentons plus – les liens entre le vivant 
non humain et les humains. Depuis le 
17e siècle de Descartes, l’Occident a 
construit une séparation étanche entre 
l’humain et le reste du vivant. D’un 
côté, la culture, la raison, le progrès ; 
de l’autre, une « nature » considérée 
comme extérieure, muette et exploi-
table. L’anthropologue Philippe Desco-
la a rappelé dans un célèbre ouvrage2  

que cette manière de voir le monde n’a 
rien d’universel : beaucoup de sociétés 
ne pensent pas les humains comme sé-
parés des plantes, des animaux ou des 
milieux qu’ils habitent. En rompant ces 
liens, nous avons appris à ne plus voir 
le vivant que comme un décor – un 
« environnement » – ou une res-
source. Et quand on ne voit plus le vi-
vant comme un ensemble de relations, 
on finit par le détruire sans même s’en 
rendre compte. Sans comprendre que 
toutes nos sociétés sont dépendantes du 
monde vivant dans toute sa diversité. La 
philosophe américaine Donna Haraway, 
pour contrer cette schizophrénie de la 
raison occidentale, a proposé un nou-
veau mot réintégrant les deux pôles ar-
tificiellement séparés : « natureculture ». 
Mais qui connaît Donna Haraway ?  
 

Des milliers  
de milliards  
de dollars
Pour appréhender la situation, nous 
nous rabattons alors sur des chiffres 
terrifiants. Mais ils ne nous terrifient 
pas, le franc ne tombe pas vraiment. 
En parlant de francs et d’argent, tiens, 
on pourrait justement tenter d’évoquer 
la catastrophe de la biodiversité en lan-
gage économique, en monétarisant les 
services que la nature nous rend. C’est 
un langage horrible, qui réduit le vivant 
à un prix, nous ne devrions pas parler 
ainsi. Mais formatés comme nous le 

sommes, autorisons-nous provisoire-
ment cette atrocité. « Notre quotidien 
dépend bien plus de la nature qu’on ne le 
pense. Sans elle, pas de nourriture dans 
nos assiettes, pas d’eau potable, pas d’air 
respirable. Les sols fertiles, les insectes 
pollinisateurs, les forêts qui captent le 
carbone, les zones humides qui nous pro-
tègent des inondations… tous ces services, 
la nature nous les rend gratuitement. 
Du coup, on a tendance à les considérer 
comme acquis. Leur valeur économique 
est pourtant immense : entre 125 000 et 
140 000 milliards de dollars par an selon 
les estimations, soit près du double du PIB 
mondial. En d’autres termes, toute notre 
économie repose sur ce capital naturel 
invisible3. » À titre d’exemples concrets, 
les récifs coralliens fournissent à eux 
seuls plus de 375 milliards de dollars 
par an en biens et services, et certaines 
mangroves sont estimées à 217 000 dol-
lars par hectare par an en protection 
côtière et tourisme4. Bref, si l’on addi-
tionnait ces services comme on compte 
des biens marchands, la nature vaudrait 
plus que tout ce que nous produisons. Et 
pourtant, nous continuons à la détruire 
comme si ces chiffres n’étaient que des 
abstractions sans conséquences.
 

Écocide
Quels termes alors devons-nous utiliser 
pour réaliser la gravité de cette destruc-
tion ? On parle de plus en plus d’écocide 
pour nommer ce qui se joue : la destruc-
tion grave, durable et étendue des éco-
systèmes. Le terme est apparu dans les 
années 1970, notamment sous la plume 
du biologiste Arthur Galston après les 
ravages de l’Agent Orange au Vietnam, 
pour dire qu’il existe des crimes com-
mis non seulement contre des peuples, 
mais contre le vivant lui-même. Long-
temps cantonnée aux débats militants et 
académiques, cette notion a franchi un 
seuil politique en Belgique, qui est deve-
nue en 2024 le premier pays de l’Union 
européenne à inscrire explicitement 
l’écocide dans son Code pénal. Détruire 
massivement la nature n’y est plus seu-
lement une « externalité » ou un dom-
mage collatéral, mais un crime passible 

4 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



de lourdes sanctions5. Nommer ainsi les 
choses, c’est tenter de faire entrer l’an-
nihilation du vivant dans le champ de 
l’inacceptable absolu.

Anéantissement  
biologique
Certains scientifiques parlent carrément 
d’un « anéantissement biologique » glo-
bal pour décrire ce que nous appelons 
par euphémisme une « chute de la bio-
diversité ». L’expression, utilisée par les 
biologistes Gerardo Ceballos, Paul R. 
Ehrlich et Rodolfo Dirzo, a le mérite de 
montrer que le problème ne se limite 
pas à la disparition spectaculaire de 
quelques espèces « charismatiques » (le 
rhinocéros blanc, l’ours polaire, la pan-
thère des neiges, etc.), mais à l’effondre-
ment massif des populations animales 
et végétales, partout sur la planète. Des 
espèces existent encore sur le papier, 
mais leurs effectifs se sont écroulés et 

leurs habitats ont disparu, leurs rela-
tions écologiques sont rompues. C’est 
une extinction silencieuse, diffuse, sou-
vent invisible, mais bien plus grave, car 
elle détruit les tissus mêmes du vivant. 
Autrement dit, ce n’est pas seulement la 
fin de certaines espèces qui est en cours, 
mais la décomposition progressive des 
conditions qui rendent la vie possible.

Aimons-nous la vie ?
Revenons à Aurélien Barrau, non pas 
qu’il ait la solution, mais parce qu’il est 
l’un des seuls à insister sur la dimension 
profondément culturelle de la catas-
trophe. Autrement dit, nous ne sommes 
pas capables d’agir parce que nous ne 
savons pas nommer ce qui se passe, ni 
ce que nous voulons à la place de ce 
monde en phase terminale. « Nous ne 
sommes pas face à un problème scien-
tifique, affirme-t-il. Nous sommes face 
à un problème de vision du monde. La 

science peut intervenir au niveau du 
constat, elle peut éventuellement corriger 
certains biais, certains effets secondaires 
ou certaines dérives non souhaitées, mais 
elle ne peut pas nous dire ce que l'on veut. 
Et c'est ça, la question que nous n'avons 
pas commencé à poser6. » En effet, ne 
sommes-nous pas coincés dans un mo-
dèle de société « hors-sol », qui a be-
soin de la croissance, de la production 
de richesse, de l’exploitation des res-
sources ? N’en venons-nous pas systé-
matiquement à chercher des équilibres, 
des nuances, des ajustements qui pour-
raient permettre à ce modèle de persis-
ter en évitant de trop grosses ruptures ? 
Comme si nous manquions d’imagina-
tion. Comme si la destruction de ce qui 
fait la beauté et le sens même de la vie, ce 
qui la rend possible, nous laissait vague-
ment tièdes et indifférents. Il résume : 
« Nous sommes des vivants qui n’aimons 
plus la vie ». q

Une crise de la sensibilité
Le philosophe Baptiste Morizot estime que nous vivons un 
immense « appauvrissement de ce que nous pouvons sen-
tir, percevoir, comprendre, et tisser comme relations à 
l’égard du vivant. Une réduction de la gamme d’affects, 
de percepts, de concepts et de pratiques nous reliant à 
lui. Nous avons une multitude de mots, de types de re-
lations, de types d’affects pour qualifier les relations 
entre humains, entre collectifs, entre institutions, avec 
les objets techniques ou avec les œuvres d’art, mais bien 
moins pour nos relations au vivant ».

Cela se manifeste par ce qu’on appelle une « extinction de 
l’expérience de la nature », qui est « la disparition de 
relations quotidiennes et vécues au vivant. Une étude ré-
cente montre ainsi qu’un enfant nord-américain entre 4 et 
10 ans est capable de reconnaître et distinguer en un clin 
d’œil expert plus de mille logos et marques, mais n’est 
pas en mesure d’identifier les feuilles de dix plantes de 
sa région ». Notre capacité d’attention a été redirigée 
vers les produits manufacturés, au détriment des autres 
vivants qui peuplent la terre.

Baptiste Morizot, Manières d’être vivant, Actes Sud, 2020, 
p. 17-18.

1.	 Conférence d’Aurélien Barrau à la 
Maison de la Poésie, Vidéo Youtube,  
30 avril 2024.
2.	 Philippe Descola, Par-delà nature et 
culture, Gallimard, 2005.
3.	 « Restaurer la nature, ça rapporte 
gros ! », Site Internet du WWF,  
25 juillet 2025.
4.	 Ecosystem Services Valuation 
Database, www.esvd.info.
5.	 Sarah Jacobs, « La Belgique intègre 
l’écocide dans son code pénal », Green-
peace, 22 février 2024.
6.	 Aurélien Barrau : « Nous sommes 
des vivants qui n’aimons plus la vie », 
entretien sur France Inter,  
25 novembre 2023.

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 5



C omme tout 
enjeu planétaire, 
l’extinction 
massive des 
espèces interroge 
les rapports de 
forces à l’échelle 
internationale. 
Un rapide tour 
d’horizon met 
en lumière des 
luttes communes, 
mais aussi des 
divergences et 
des intérêts 
contraires, sur 
fond de relations 
historiques 
inéquitables. 

Vus depuis la Belgique, les engagements des populations du Sud en faveur de la bio-
diversité et du climat pourraient se limiter à la médiatisation de quelques délégations 
à l’occasion d’événements internationaux. Cette visibilité réduite occulte, à tort, la 
politisation profonde et historique des luttes sociales et environnementales dans les 
régions du monde les plus vulnérables. 

De l’Amazonie aux îles du Pacifique, en passant par les pays du Sahel, le Sri Lanka ou 
les Philippines, des mouvements locaux se mobilisent de longue date, en combinant 
souvent des revendications en faveur du bien-être des populations avec le souci d’un 
environnement sain. Le dynamisme de cette société civile a d’ailleurs de quoi nous 
inspirer. 

Le poing levé et les pieds dans la terre
Quand, en Europe, certains s’opposent à de nouvelles normes écologiques par crainte 
des atteintes à leur « mode de vie », parallèlement, des communautés du Sud reven-
diquent la justice environnementale, précisément parce que leurs conditions de vie 
sont menacées ! 

Loin d’être l’apanage d’une classe privilégiée déconnectée des réalités sociales, les 
mouvements de préservation de l’environnement y sont souvent portés par « les 
groupes plus défavorisés, parfois victimes de discrimination raciale et d’autres oppres-
sions de classe et de genre », comme l’explique la sociologue Gabriela Merlinsky. C’est 
singulièrement le cas en Amérique latine, où « ce sont les groupes les plus pauvres, les 
minorités raciales, les communautés autochtones, les populations les moins informées, 
qui endurent généralement les activités les plus polluantes sur leur lieu de vie1 ». 

NORD, SUD,  
 MÊMES COMBATS ? Par Renato Pinto

6 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



Déboisement, exploitations minières, 
pollution de l’eau, amas de déchets… 
Tout cela atteint autant la biodiversité 
que le quotidien des populations locales. 
Bien plus que dans des concepts théo-
riques, leurs luttes sont donc ancrées 
dans un territoire, un lieu de vie. Les 
dommages écologiques et les problèmes 
sanitaires sont pointés du doigt, « ainsi 
que leurs impacts sur les modes de vie des 
communautés indigènes, des territoires 

paysans et des quartiers populaires à la 
périphérie des villes ».

Construits depuis la base, inspirés de si-
tuations concrètes et souvent soutenus 
par une longue tradition d’éducation 
populaire, ces mouvements déploient 
plus globalement une critique du capi-
talisme et du concept de développement 
« à l’occidentale », dans une perspective 
décoloniale.    

Responsabilités 
communes mais 
différenciées
Les populations les plus pauvres sont 
moins responsables de la dégradation de 
l’environnement mais elles en supportent 
davantage les conséquences. Ce constat 
vaut aussi bien à l’intérieur des pays 
(même en Belgique3) qu’entre ceux-ci, à 
l’échelle internationale. 

Des siècles de colonisation et de pillage 
des ressources expliquent en grande par-
tie cette double injustice. Occulter cette 
responsabilité historique – et ses consé-
quences présentes – reviendrait à nier en 
partie les causes structurelles de la dégra-
dation de l’environnement et des inégali-
tés mondiales (voir encadré).         

Dès 1992, cette perspective était inscrite 
dans la Déclaration de Rio, en conclusion 
du Sommet de la Terre. Il y est notifié 
que « les États doivent coopérer dans un 
esprit de partenariat mondial en vue de 
conserver, de protéger et de rétablir la san-
té et l’intégrité de l’écosystème terrestre ». 
Cependant, « étant donné la diversité 
des rôles joués dans la dégradation de 
l’environnement mondial, les États ont 
des responsabilités communes mais dif-
férenciées ». C’est pourquoi les pays dits 
développés « admettent la responsabilité 
qui leur incombe dans l’effort internatio- 
nal en faveur du développement durable, 
compte tenu des pressions que leurs socié-
tés exercent sur l’environnement mondial 
et des techniques et des ressources finan-
cières dont ils disposent4 ».

Aujourd’hui encore, il s’agit d’un nœud 
important dans les négociations interna-
tionales. En effet, une analyse rigoureuse 
des causes de la crise environnementale 
engage la responsabilité des États les 
plus riches, pour assurer un avenir aux 
générations futures mais aussi dans une 
logique de réparation par rapport au 
passé. Elle est cruciale aussi pour agir sur 
les conséquences présentes et mettre en 
œuvre – donc financer – des stratégies 
d’adaptation. 

Une écologie populaire… donc antiraciste
Envisager la question écologique depuis le point 
de vue du Sud amène une perspective différente. 
Sur le continent européen, notre « carte mentale » 
reste maculée par les taches d’une histoire coloniale en-
core difficile à décrypter. Cela explique en partie une ré-
ticence à prendre en compte cette dimension dans l’analyse. 

Pourtant, tant d’un point de vue éthique que politique, 
parler d’effondrement aujourd’hui en occultant les mas-
sacres d’hier n’a pas de sens, d’autant que l’exploita-
tion et l’asservissement d’alors résonnent en écho avec 
l’épuisement humain et naturel de nos jours. 

La persistance des discriminations raciales dans nos so-
ciétés est à la fois une cause et une conséquence de cet 
impensé, tout comme une forme de colonialisme tenace dans 
les relations internationales, que ce soit au niveau géo-
politique ou commercial. 

Des auteurs et autrices travaillent aujourd’hui à visi-
biliser cet entrelacement. Ingénieur en environnement et 
philosophe, Malcolm Ferdinand  compte parmi celles et ceux 
qui soulignent les liens entre fracture environnementale 
et fracture coloniale. Il introduit notamment de la nuance 
dans le concept d’anthropocène, qui gomme les inégalités 
et les rapports de domination au sein des populations 
humaines. 

Un regard Nord-Sud nous invite à l’effort (ce n’est ni fa-
cile ni automatique) de considérer l’écologie – surtout si 
elle se veut populaire, donc enracinée dans le quotidien 
des personnes discriminées – comme un enjeu antiraciste 
et anticolonial.

Les populations les plus pauvres sont 
moins responsables de la dégradation de 
l’environnement mais elles en supportent 
davantage les conséquences.

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 7



La question est d’autant plus épineuse 
que peu populaire. La solidarité Nord-
Sud en matière de protection du climat 
et de la biodiversité est à géométrie va-
riable. On s’émeut du sort des éléphants 
victimes de braconnage, on se réjouit des 
investissements pour la sauvegarde des 
pandas… De là à soutenir la transition 
des pays du Sud à l’aide de nos deniers 
publics ? Ou à remettre en question la 
consommation excessive de minerais ex-
traits de sols lointains ? 

Pour autant, le Sud n’est ni homogène ni 
sans défaut. Le poids de l’histoire ne doit 
pas occulter l’inaction, l’aveuglement, 
voire la complicité de certains dirigeants 
du Sud, souvent sur fond d’intérêts éco-
nomiques ou politiques. Ainsi, pour ne 
citer que quelques exemples : en Ama-
zonie, la destruction des forêts semble 
peu émouvoir les pouvoirs locaux, trop 
laxistes vis-à-vis des géants de l’agrobu-
siness ; en Inde, les gouvernements suc-
cessifs sont pointés du doigt pour avoir 
privatisé des richesses communes du 
pays (forêts, lits de rivière, pâturages…) 
au profit d’intérêts commerciaux à court 
terme5 ; au Pérou, des concessions mi-
nières sont abandonnées de bonne grâce 
à des entreprises avant tout soucieuses de 
leurs profits6… 

Ressources à  
exploiter ou biens 
communs à préserver ?
Au risque de caricaturer, la défense de 
la biodiversité est souvent perçue par 
chez nous comme une lubie d’idéalistes 
préoccupés par les insectes et les petits 
oiseaux… Pour d’autres, la biodiversité 
se résume à un stock de ressources. La 
logique d’accaparement et d’exploitation 
capitaliste s’appuie nettement sur cette 
vision. 

Au Nord comme au Sud, les grandes 
entreprises exercent un chantage qui 
peut être résumé en ces termes : leurs 
activités génèrent de la croissance 
économique et de l’emploi ; il faudrait 
donc favoriser leurs intérêts et les li-
bérer d’un maximum de contraintes. 
Pourtant, de l’extraction massive de 
matières premières à l’entassement de 
déchets, en passant par une surproduc-
tion de biens qui va de pair avec leur 
surconsommation, le cycle des affaires 
n’est vertueux ni pour les humains im-
pliqués tout au long de la chaine, ni 
évidemment pour la biodiversité, dé-
truite ou réduite à l’état de ressource à 
exploiter. 

Souvent pointé du doigt, le secteur 
de l’agrobusiness porte à lui seul une 
lourde responsabilité. La paysannerie 
locale, mise sous pression à tous les ni-
veaux (accès à la terre et aux semences, 
pollution, prix du marché…), en paye 
le prix fort, de même que l’environne-
ment, sacrifié sur l’autel des économies 
d’échelle permises par l’extension des 
surfaces cultivées. 
 
Certaines actions nées dans des pays du 
Sud (avec parfois des ramifications au 
Nord) portent une conception bien dif-
férente. Pour La Via Campesina, vaste 
mouvement international de défense des 
paysans et des paysannes, « l’air, les forêts, 
l’eau, les terres, les minerais et les sources 
d’énergie ne peuvent rester des propriétés 
privées ni être appropriés, car ce sont des 
biens communs des peuples  ».

Dans cette perspective, il ne s’agit pas 
seulement de préserver la nature, mais 
bien d’inscrire l’activité humaine dans 
une dimension plus harmonieuse. 

« Pour La Via Campesina, la biodiversité 
se base fondamentalement sur la recon-
naissance de la diversité humaine, l’ac-

Le buen vivir ou 
la recherche de 
l’équilibre 
Concept difficile à appré-
hender sous nos latitudes, 
le buen vivir (littérale-
ment : bien vivre) est une 
forme d’idéal, décliné de 
différentes façons à par-
tir de l’expérience des 
populations amérindiennes. 

Ancien ambassadeur de la 
Bolivie aux Nations Unies, 
Pablo Solón Romero le définit 
comme « une vision du monde 
qui nous invite à penser 
et à agir différemment9 ». 
Loin de se résumer à un 
catalogue de bonnes pra-
tiques, il s’agit d’une 
« construction permanente », 
non pas décrétée par 
quelque autorité mais pro-
posée « depuis la socié-
té », et qui suppose de 
composer avec les contra-
dictions pour rechercher 
constamment l’équilibre. 

Selon cet auteur, le buen 
vivir vise « une harmonie 
non seulement entre êtres 
humains, mais aussi entre 
les humains et la nature, 
entre le matériel et le spi-
rituel, entre la connais-
sance et la sagesse, entre 
diverses cultures et entre 
différentes identités et 
réalités ». 

Dans une société gui-
dée par ce principe, les 
êtres humains n’ont pas 
pour vocation de pro-
duire et de transformer 
aveuglément, mais bien 
d’assumer le statut de 
« "soignants", "cultiva-
teurs" et "médiateurs" de 
la nature ». 

Politiquement, le buen vi-
vir remet en question un 
indicateur tel que le PIB 
(produit intérieur brut). 
En cela, il fait écho aux 
recherches menées en Occi-
dent aussi sur les alter-
natives à la croissance. 

« La biodiversité ne concerne pas  
uniquement la flore et la faune, le sol, 
l’eau et les écosystèmes ;  
elle s’applique également aux cultures, 
aux systèmes productifs, aux relations 
humaines et économiques. »

8 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



ceptation du fait que nous sommes tous 
différents et que chaque peuple, chaque 
individu, détient la liberté de penser, la 
liberté d’être. Vue sous cet angle, la bio-
diversité ne concerne pas uniquement 
la flore et la faune, le sol, l’eau et les éco-
systèmes ; elle s’applique également aux 
cultures, aux systèmes productifs, aux 
relations humaines et économiques ainsi 
qu’aux formes de gouvernement . »      

Reconnaissance  
mutuelle en vue 
d’une action commune
Tout comme le climat, la préservation de 
la biodiversité met en évidence les luttes 

communes menées au Nord et au Sud, 
mais aussi les divergences. Colonisa-
tion, inégalités, commerce international, 
responsabilités différenciées… Autant 
de nœuds à dénouer en vue de mettre 
en place des mesures de réparation et 
d’adaptation. 

Le changement passe par la reconnais-
sance des causes historiques et struc-
turelles du pillage en cours, en tenant 
compte des rapports de forces inégaux, 
mais aussi des apports mutuels. Sources 
d’inspiration, des mobilisations et des 
principes développés au Sud alimentent 
l’action destinée à construire un modèle 
de société respectueux des êtres hu-
mains et des écosystèmes. q

L’économie globalisée contre  
le Vivant 

Le déclin des espèces vivantes est généralisé 
à l’échelle planétaire. Cependant, d’après 
un rapport du WWF, les pertes les plus im-
portantes sont constatées en Amérique latine 
(- 95% entre 1970 et 2020), en Afrique (- 75%) 
et dans les régions d’Asie et du Pacifique 
(- 60%). 

La tentation est forte d’incriminer les popu-
lations locales en raison de certaines pra-
tiques ancestrales et d’activités économiques 
parfois discutables (culture sur brûlis, bra-
connage…), mais les principales responsabili-
tés indiquent plutôt le système agroalimen-
taire mondial, combinant déboisement massif, 
monocultures extensives dopées à coups de pro-
duits phytosanitaires et surexploitation de 
certaines espèces. Comme l’explique le WWF, 
« la déforestation et la conversion de la na-
ture en terres agricoles constituent la pre-
mière cause de la perte de biodiversité sur 
Terre. Un tiers de la superficie des terres 
est aujourd'hui utilisé pour l’agriculture ou 

l'élevage, tandis que 75% de l'eau douce dis-
ponible est destinée aux cultures ou au bé-
tail. […] La surexploitation des forêts et des 
terres occupe la deuxième place tandis que le 
commerce des espèces sauvages est la troisième 
cause du déclin de la nature10 ». 

Bien entendu, tous les pays dégradent les éco-
systèmes à l’intérieur de leurs frontières, 
mais les activités économiques en cause sont 
souvent dictées par les règles du commerce 
globalisé et la division internationale du 
travail. Ce qui rend, de fait, les géants éco-
nomiques responsables d’une grande partie de 
la destruction des écosystèmes en dehors de 
leurs territoires nationaux, comme l’ont ob-
servé des chercheurs de l’Université de Prin-
ceton (États-Unis), évoquant une « déforesta-
tion externalisée11 ».

Malgré les mobilisations au Nord comme au Sud 
contre ce projet, l’accord entre l’Union eu-
ropéenne et le Mercosur va très probablement 
renforcer cette tendance. 

1.	 Gabriela Merlinsky, « Mouvements 
pour la justice écologique et la défense 
des communs en Amérique latine »  
dans Alternatives Sud, Cetri,  
Louvain-la-Neuve, 2020, p. 29-44. 
2.	 Malcolm Ferdinand, Une écologie 
décoloniale, Seuil, 2019.
3.	 Johanne Montay, « COP28 : tous 
les Belges ne sont pas égaux devant le 
climat », 04.12.2023, www.rtbf.be.
4.	 Déclaration de Rio sur l’environne-
ment et le développement, 1992.
5.	 « Baisse vertigineuse de la biodi-
versité : "L’Inde continue d’ignorer les 
signaux d’alarme" », 01.04.2025,  
www.courrierinternational.com.
6.	 Pérou, la mine à tout prix, 2016,  
www.justicepaix.be.
7.	 Déclaration du Sommet des Peuples 
vers la COP30, 18.11.2025.
8.	 Biodiversité et ressources géné-
tiques, 20.10.2000.
9.	 Pablo Solón, « Le "buen vivir", une 
autre vision du monde », dans Revue 
Projet, 2018/1, N° 362, p. 66-72.
10. Voir wwf.be.
11. Voir https://mrmondialisation.org/
ces-pays-riches-qui-detruisent-la-biodi-
versite-des-pays-du-sud/  
et https://www.nature.com/articles/
s41586-024-08569-5.

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 9



Q ui se soucie   
    vraiment de la 
biodiversité ? Dans 
cette interview, 
Jean-Yves Buron, 
acteur associatif 
liégeois et auteur 
du livre Le monde 
est moche, la 
vie est belle, 
interroge la 
place réelle des 
citoyens face à 
l’effondrement 
du vivant et 
appelle à repenser 
notre rapport 
à la nature, à 
l’engagement et au 
modèle de société. 

Les citoyens se soucient-ils réellement 
de la biodiversité aujourd’hui ? 

Non, je ne pense pas que le citoyen lambda s’y intéresse. Du tout. Depuis des années, 
la star des problèmes environnementaux, c’est le changement climatique. Il faut en 
parler et se mobiliser, évidemment, mais cela éclipse toute une série d’autres théma-
tiques, notamment celle de la biodiversité qui est fondamentale. Or, selon moi, le 
combat climatique est en grande partie perdu. Et vivre dans un monde avec une bio-
diversité détraquée et un climat détraqué, c’est bien pire que de vivre dans un monde 
au climat détraqué avec une biodiversité, dans une certaine mesure, préservée. Les 
deux sont liés, mais il faut savoir qu’en termes de biodiversité on peut avoir très vite 
de très bons résultats si des mesures sont prises. Actuellement, les gens n’ont pas 
conscience du rôle de la biodiversité dans la vie sur terre.

 
Comment reconnecter les gens à cet enjeu ?

En leur permettant d’avoir accès à la nature, aux espaces verts, là où on peut trouver 
cette biodiversité. Il faut arrêter cette politique de sacralisation des espaces où les gens 
sont exclus car ils sont nuisibles. Si on n’arrive pas à connecter les gens aux autres 
espèces et à leur montrer que, sans elles, leur propre vie n’est pas possible, nous n’arri-
verons jamais à les mobiliser. Dans les pays du Sud, des multinationales ont créé des 
parcs et des réserves naturelles car, pour préserver la biodiversité, il fallait d’abord se 
méfier des populations indigènes. Ça semble incroyable dit comme ça, mais finale-
ment nous faisons pareil chez nous. À Liège, la lutte pour les espaces verts est féroce et 
les mouvements citoyens collectionnent les victoires depuis des années. Mais au fond, 
ils le font d’abord pour leur bien-être, avant de le faire pour la biodiversité. Et quand 

« SE MOBILISER 
PARCE QUE LA 
VIE EST BELLE »  
 INTERVIEW DE 

 JEAN-YVES BURON 

10 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



ces espaces verts sont sauvés et rendus à la population, ils sont 
clôturés, les gens en sont exclus. Si c’était aménagé en lieu de 
bien-être, de ressourcement, avec des sentiers, des espaces de 
rencontre, si les gens pouvaient se l’approprier, alors une re-
lation s’installerait avec cet espace vert et avec la biodiversité. 
On gagnerait des gens à la cause. Il faut que ces lieux ne soient 
pas réservés à une élite, mais à ceux qui en ont le plus besoin, 
qui vivent dans des appartements, qui respirent un mauvais 
air, qui mangent mal, qui n’ont pas accès à des loisirs ou à des 
vacances… Aujourd’hui, la lutte pour la biodiversité est avant 
tout une lutte pour la diversité, tout court. Celle qui combat les 
discriminations sociales, économiques ou encore racistes. 

 
Les écogestes individuels sont-
ils un véritable levier pour la 
biodiversité, ou risquent-ils 
de servir d’alibi à l’inaction 
collective ? 

Il faut arrêter de parler en « OU » ! La solution n’est pas indivi-
duelle OU collective OU politique OU dans les gestes du quo-
tidien… Il faut penser en « ET ». Chacun doit faire sa part. Par 
contre, nous vivons effectivement dans un système où le geste 
individuel et citoyen est surreprésenté, car dans le système 
capitaliste actuel, la responsabilité est reportée sur l’individu. 
C’est le cas pour tout : les questions sociales, économiques, 
environnementales… Arrêter de consommer de l’eau en bou-
teille et utiliser une gourde, c’est bien, mais tout le monde vend 
et distribue des gourdes, on se retrouve avec 17 gourdes chez 
nous. Ça n’a aucun sens. Et, pendant ce temps-là, on ne travaille 
pas à la restructuration politique et économique du système. 
Il y a 10 ans, on pensait qu’en 2025 les responsables politiques 
se seraient rendu compte des enjeux. Mais avec le retour des 
populistes, des conservateurs et l’extrême droite qui arrive au 
pouvoir et met la pression sur les partis traditionnels, on re-
vient en arrière sur beaucoup de choses. C’est parfaitement il-
lustré par le « drill, baby, drill » de Trump1. Les gens engagés qui 
pensent que les écogestes suffiront vont malheureusement vite 
se décourager. Politiquement, on peut du jour au lendemain 
raser un potager collectif ou un hôtel à insectes pour y mettre 
un parking ou des logements. Je caricature, mais à peine. Donc 
sans vraie mobilisation politique, sans mouvement social au-
tour, les écogestes ne suffiront pas. 

 
Le cœur du problème n’est-il 
pas notre mode de vie global 
(mobilité, consommation,  
tourisme) plus que le manque  
de « bons gestes » ?

C’est clair. La voiture, les citytrips, le smartphone, l’avion… 
sont inconciliables avec la préservation de la biodiversité. Mais 
il est difficile de faire autrement. Le citoyen n’est qu’un rouage 

marginal dans un système qui est cohérent, hiérarchique, coer-
citif, organisé. Ce n’est pas lui qui décide que le train pour des-
cendre dans le sud de la France coûte quatre fois plus cher que 
l’avion. Qui décide que, pour refaire sa terrasse, ce sera plus 
facile d’avoir du bois qui vient d’Indonésie ou du Brésil, qui 
décide qu’aujourd’hui on va passer à la voiture électrique. La 
question du mode de vie doit se poser, mais tout d’abord dans 
les parlements qui doivent mettre au pas les entreprises et la 
manière dont on produit, dont on organise l’économie. Les gens 
ont très peu de choix dans le système actuel.

Donc tant qu’il n’y a pas un changement structurel impo-
sé par le politique, le citoyen va s’épuiser à force de nager à 
contre-courant tout le temps. On pourrait peut-être se passer 
des petits gestes…

Il faut être cohérent entre ses revendications politiques et son 
mode de vie. Manifester c’est bien, mais en buvant du Coca-cola 
ça n’a aucun sens. On ne doit pas se passer de ces « petits gestes ». 
Par contre, il ne faut pas que cela renforce les discriminations 
sociales pour les personnes qui vivent dans la précarité. Les 
écogestes, c’est souvent pour les personnes qui ont les moyens 
de les faire. La priorité pour moi c’est le changement politique, 
que le gouvernement prenne ses responsabilités. 

 
Peut-on protéger efficacement 
la biodiversité sans s’attaquer 
à des intérêts économiques  
majeurs, et qui aurait réelle-
ment à y perdre ?

Ceux qui font de l’argent sur le dos de la biodiversité, et ils 
sont nombreux. Les gens pensent que les gouvernements, les 
élites politiques et économiques, ne sont pas au courant des 
problèmes écologiques, de la dégradation du climat, de l’ef-
fondrement de la biodiversité. Mais ils le sont, même au plus 
haut niveau de la politique internationale. Par contre, ils ne 
cherchent pas une autre manière de vivre, ils se disent : « Il reste 
peu de ressources, accaparons vite le peu qu’il reste et tant pis 
si les méthodes sont dangereuses pour la biodiversité ». C’est la 
curée. Les gens veulent continuer à avoir leur smartphone, tous 
leurs écrans, pour tout cela il faut renforcer l’accaparement des 
ressources. Et ceux qui tirent profit à court terme du système 
dominant n’ont pas envie qu’on change de système. Nous vivons 
dans un monde où la première des religions, c’est la croyance 
dans une croissance économique infinie, et on veut la préserver 
à tout prix. C’est cela qui détruit la planète et la biodiversité. Il 
faut changer de logiciel économique, mais personne ne veut le 
faire, ni à gauche ni à droite, ni au sud ni au nord, ni en poli-
tique, ni en économie, personne ne le fait. Jusqu’au moment où 
la terre sera devenue complètement insalubre. Et ce ne sera pas 
la fin de l’Homme ! L’humanité vit dans des bidonvilles abomi-
nables depuis des dizaines d’années, on peut survivre dans des 
conditions atroces, mais survivre, est-ce le sens de la vie ? 

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 11



Les citoyens sont-ils prêts à 
soutenir des décisions dont les 
bénéfices ne seront visibles 
que dans 20 ou 30 ans ? 

Oui, à condition qu’ils sentent les bienfaits tout de suite, et c’est 
possible. Mais, actuellement, quand on essaye de mettre un 
changement en place, si c’est épuisant et compliqué, on aban-
donne vite. Pendant le Covid, les gens se sont intéressés aux 
circuits courts, ont fait leur pain eux-mêmes… puis le travail 
a repris et les gens ont abandonné les fermes toutes proches. 
Évidemment, pour payer ses factures, on n’a pas le choix que de 
prendre un boulot temps plein, à 40 km en voiture de la maison. 
C’est compliqué de vivre un peu en dehors du système alors que 
les nouveaux modes de vie ne sont pas encore facilités. C’est 
comme pour l’économie sociale : les coopératives s’imposent 
de très belles règles mais elles doivent quand même lutter sur 
le ring de boxe du capitalisme. Il faut être compétitif et avoir 
des bilans positifs, mais en se mettant plein de contraintes que 
les autres n’ont pas. C’est se battre contre Goliath à cloche-pied 
avec un bandeau sur les yeux. Le petit maraîcher bio va gagner 
moins d’argent, alors que la société n’aura pas à payer pour dé-
polluer son sol, pour les maladies que ses légumes donnent… 
c’est profondément injuste et les gens qui veulent changer de 
mode de vie s’épuisent car on est toujours en train de nager à 
contre-courant dans un système capitaliste. 

 
Il faut donc sortir du  
capitalisme pour protéger la 
biodiversité…

On peut dire ça, mais il faut surtout sortir de la croissance 
économique. Est-ce qu’une coopérative est capitaliste ? Cer-
tains vont dire oui. Il faut sortir du productivisme et du capi-
talisme tel qu’il fonctionne aujourd’hui. Arrêter de faire du 
« développement durable ». Faire du « développement durable », 
c’est vouloir que rien ne change. Il a été créé pour sauver la 
croissance économique et le capitalisme. L’écologie est mise 

en place en Europe dans une tentative de faire du découplage. 
Je m’explique : quand la courbe de l’économie grandit, la 
courbe de la destruction de l’environnement et de la biodi-
versité grandit aussi. Le pari du développement durable, c’est 
découpler les deux : que la première continue d’augmenter 
mais pas la deuxième. Or, nous n’y sommes jamais vraiment 
arrivés, sauf un peu durant les confinements dus au Covid. 
Pourquoi ? Parce que les ressources naturelles sont la base de 
l’économie. Sans elles, pas de fabrication d’objets. La biodi-
versité est aussi très exploitée, notamment en médecine. Plus 
de ressources, ça veut dire plus de business. Il faut donc mé-
nager les ressources pour faire du business le plus longtemps 
possible. Le développement durable a pour objectif de sauver 
le système. Et ça se marie très bien avec la volonté des classes 
moyennes et supérieures européennes qui veulent bien sauver 
l’environnement, mais en ne changeant surtout pas de mode 
de vie. D’ailleurs les gens résument ça en disant « il faut abso-
lument que nos enfants vivent aussi bien que nous ». Les mi-
litants engagés dans la transition écologique testent des sys-
tèmes pour changer les choses et créer de nouveaux modèles 
économiques et politiques et sociaux, ils sont en rupture avec 
la croissance économique, le productivisme, le capitalisme. 
Ce n’est pas ce qu’on fait au niveau de l’écologie depuis 30 ans 
en politique en Europe. 

 
Les mobilisations citoyennes 
conflictuelles (ZAD, luttes 
locales) sont-elles aujourd’hui 
indispensables pour faire  
bouger les lignes,  
ou contre-productives ? 

Il y a plusieurs façons de se battre pour préserver la bio-
diversité : « avec », « sans » et « contre ». Les actions ci-
toyennes qui se font avec le système : l’éducation perma-
nente, le plaidoyer, l’action politique… l’éducation en 
général. Il y a aussi les actions qui se font sans le système : 
les initiatives individuelles ou collectives comme créer une 
monnaie locale, un jardin partagé… ou plus radicalement 
vivre dans une yourte ou un habitat léger. Enfin, il y a les 
actions contre le système : désobéissance civile non vio-
lente, sit-in, boycott… Dans le futur, on va assister à des 
actions de plus en plus violentes en faveur de l’écologie. 

Si on veut une planète avec une biodiversité forte, une jus-
tice sociale, une économie qui tourne au service des gens, 
il faut arrêter d’opposer les différents modes d’action. Les 
militants passent trop de temps à se critiquer les uns les 
autres. Toute initiative est utile parce qu’elle essaie de chan-
ger le monde et il serait bien plus moche si personne ne 
se lançait. Les repair cafés, les potagers collectifs, les coo-
pératives, les éoliennes citoyennes, signer des pétitions… 
tout est utile car cela prouve que d’autres manières de vivre, 
de produire, de consommer, de prendre des décisions sont 

12 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



possibles. Ça permet à ceux qui font du plaidoyer et de 
l’éducation permanente de nourrir leurs discours, ça per-
met aux gens de se sentir mieux et ils en ont besoin. De 
se reconnecter à la nature, au collectif, à la convivialité, 
à la sororité. Lâcher nos écrans et participer ensemble à 
une action pour le bien commun, thérapeutiquement c’est 
excellent. Et il est nécessaire que des gens réalisent des ac-
tions plus musclées : des boycotts, des blocages, des manifs, 
des grèves… mais aussi de la désobéissance civile. Elle est 
devenue nécessaire car cela fait 30 ans que les gouverne-
ments ne font rien et que les entreprises attendent juste des 
nouvelles contraintes pour bouger. Dans l’Histoire, il n’y a 
jamais de vrai changement sans mobilisation. Les change-
ments, c’est un rapport de force entre des classes sociales et 
des intérêts différents. Si on veut du changement, il ne faut 
pas avoir peur de ce rapport de force. 

La peur de l’effondrement  
est-elle un moteur d’engagement 
efficace, ou faut-il changer  
de récit ?

Qu’on soit pessimiste ou pas, ce n’est pas la question. Certains 
sont pessimistes et donc se bougent, d’autres sont pessimistes 
et donc ne font rien. Pareil avec les optimistes. C’est comme 
la culpabilité : cela paralyse des gens, et c’est un moteur pour 
d’autres. Moi je suis un pessimiste qui culpabilise, c’est pour 
cela que je suis devenu militant. L’anxiété et la peur peuvent 
être mobilisatrices, d’ailleurs c’est ce que font les populistes de 
droite, ils mobilisent les gens derrière eux avec la peur. C’est un 
moteur puissant et ça a fait ses preuves. On ne doit pas écarter 
d’emblée le discours qui affirme que ça va mal et que ça peut 
s’effondrer. Il faut plutôt se demander ce qu’il y a derrière l’éco- 
anxiété. Je ne pense pas qu’elle soit nourrie uniquement par les 
problèmes écologiques. Il y a un mal-être général dans la socié-
té, lié à la perte de sens. Il faut mobiliser les gens autour de la 
question du sens, des valeurs. Qui sommes-nous ? Quel monde 

désirons-nous ? Oui le monde est moche, il faut le voir, il faut 
ouvrir grand les yeux, se dire qu’il est moche pour des millions 
de personnes, de générations en générations, depuis toujours… 
Le monde est moche de plein de manières, mais la vie est belle 
et nous pouvons changer les choses, les gens changent déjà les 
choses, ce qui compte c’est de se mettre ensemble et de passer 
à l’action. q

Propos recueillis par Adrienne Demaret

1.	 « Fore, chéri, fore », phrase utilisée 
par Donald Trump pour promouvoir 
l'exploitation maximale des énergies 
fossiles (pétrole et gaz), visant l'indé-
pendance énergétique et la baisse des 
prix, un thème central de sa campagne 
2024 et de son mandat, impliquant le 
démantèlement de réglementations 
écologiques.

Historien de formation, Jean-Yves vit 
à Liège, travaille pour la Ceinture 
Aliment-Terre Liégeoise et est ac-
tif dans différentes initiatives ci-
toyennes de transition écologique et 
solidaire. Il est l’auteur d’un ro-
man sur les initiatives citoyennes 
Le monde est moche, la vie est belle 
et du recueil Nouvelles Ardentes. Il 
anime également un séminaire de Créa-
tivité et Citoyenneté Contemporaines 
autour des enjeux de transitions, en 
Master 2 à l’IHECS. Il propose une 
conférence-spectacle qui traite des 
enjeux de la transition écologique et 
solidaire. 

www.nouveaumondediffusion.be/le-
monde-est-moche-la-vie-est-belle 

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 13



Les chemins 
pour préserver 
la biodiversité 
peuvent être 
parsemés de 
dilemmes éthiques 
et politiques. 
Lorsque protéger 
le vivant entre 
en contradiction 
avec des besoins 
humains, est-
il possible de 
trouver une voie 
médiane qui nous 
sorte du « tout ou 
rien », parfois 
clamé à raison au 
vu des urgences 
écologiques et 
sociales ?

Droit au logement, sentiment d’insécu-
rité en ville, aménagement du territoire, 
tourisme, agriculture... Très souvent, 
défendre la biodiversité c’est aussi dé-
fendre l’humain (en termes de santé 
physique ou de santé mentale notam-
ment), mais il arrive qu’il y ait conflit 
d’intérêts et nécessité d’arbitrage. Ce 
constat est inconfortable, et se donner 
les moyens de dépasser cet inconfort en 
l’affrontant est capital : plus la pression 
du dérèglement climatique et de l’ef-
fondrement de la biodiversité se feront 
sentir, plus il apparaîtra urgent de réa-
gir maintenant, tout de suite. Ce senti-
ment d’urgence peut mener à donner 
la primauté absolue à la protection de 
la biodiversité, au détriment de l’orga-
nisation sociale ou de certains besoins 
humains. Cela est vrai dans l’autre sens 
aussi : avec l’effondrement de notre État 
social protecteur, l’explosion de la pau-
vreté, nous pourrions être tentés de ne 
voir les choses qu’à l’aune des enjeux so-
ciaux… Or, gouverner en faveur de l’in-
térêt général nécessite de trouver d’une 
manière ou d’une autre un équilibre 
entre ces intérêts. L’enjeu est de parvenir 
à enrayer l’effondrement de la biodiver-
sité d’une manière qui soit socialement 
acceptable, de penser des villes et des 
campagnes accueillantes pour la vie hu-
maine et non humaine. 

Pour bien comprendre les tensions que 
je pointe, je vous propose d’examiner 
deux exemples concrets, d’en esquis-
ser rapidement les enjeux et les pistes 
permettant d’en sortir par le haut. Bien 

d’autres exemples auraient pu être 
choisis (la présence du loup et les éle-
veurs, les sports d’hiver et la protec-
tion du biotope montagneux, la plon-
gée sous-marine et ses impacts sur les 
fonds marins, la protection des espaces 
verts et la construction de logements 
sociaux1…). Les deux conflits que j’ai 
choisis permettent de relever deux types 
de tensions structurantes sur le sujet. 
La première met en avant deux intérêts 
socialement importants, les deux vont 
dans le sens de l’intérêt général : com-
ment faire pour arbitrer dans ce cas ? 
Pour la seconde, c’est moins évident : 
la protection de la biodiversité entre en 
conflit direct avec des intérêts privés lu-
cratifs. Le rapport de force n’est pas le 
même, la question de l’arbitrage se pose 
donc forcément différemment.

Luminosité en 
ville et sentiment 
d’insécurité
Du point de vue de la protection de la 
biodiversité, il y a urgence à réduire 
les pollutions lumineuses. Il est en ef-
fet scientifiquement établi que notre 
manie d’éclairer tous les coins de rue 
a un impact considérable sur la faune, 
la flore et les écosystèmes. Migrations 
perturbées, chaîne alimentaire déséqui-
librée, chute des feuilles plus tardive… 
Autant d’éléments qui participent de 
facto à la baisse de la biodiversité, 
rendent nos territoires inhospitaliers 
et dérégulent l’ensemble de nos éco-

CONFLITS 
D’INTÉRÊTS 
 ENTRE HUMAINS ET NON-HUMAINS 

Par Charlotte Renouprez

14 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



systèmes. La pollution lumineuse a par 
ailleurs des effets avérés sur la santé 
humaine avec la baisse de production 
de sérotonine, dérégulant nos cycles du 
sommeil. La solution pourrait donc pa-
raître simple : diminuer les sources de 
lumière protège l’humain, le non-hu-
main et les écosystèmes ! 

Or, si l’on se met du point de vue des 
habitants – et surtout des habitantes – 
l’éclairage public permet d’améliorer le 
sentiment de sécurité. C’est d’ailleurs 
la conclusion d’une étude de l’asbl Ga-
rance2, qui défend la luminosité en ville, 
le fait d’éclairer les rues principales et 
secondaires, la possibilité d’éclairer les 
pieds des arbres lorsqu’ils sont trop 
grands et bloquent la lumière, comme 
moyen pour améliorer le sentiment de 
sécurité des femmes en ville. Rappe-
lons-nous : lors de la crise énergétique 
et la hausse drastique du coût de l’élec-
tricité, certaines communes avaient 
décidé d’éteindre leur éclairage public 
entre minuit et 5h du matin, au grand 
dam d’une partie de la population… Le 
retour de celui-ci a en effet été accueilli 
positivement par les habitants, arguant 
d’une meilleure visibilité, d’un senti-
ment de sécurité retrouvé. 

Comment trouver des compromis entre 
ces deux enjeux essentiels ? Une piste de 
solution inspirante a été mise en place 
en France, avec l’application web « Sus-
tainLight ». Celle-ci cartographie les 
zones où il y a une forte pollution lumi-
neuse en s’aidant de données satellites 
et les croise avec les données de bio-
diversité. Cela permet d’avoir une vue 
d’ensemble objective et systématique 
des territoires où des tensions entre les 
enjeux existent, là où elles sont plus ou 
moins fortes. Dans un second temps, 
on identifie les lieux où des actions en 
faveur de la biodiversité sont béné-
fiques aussi pour l’humain, et ceux où 
des compromis sont nécessaires. Enfin, 
des actions spécifiques sont mises en 
place en fonction de l’enjeu identifié : 
créer des couloirs de déplacement d’es-
pèces migratoires, baisser la luminosité 
le long de cours d’eau fortement exposés 
à la lumière artificielle et ayant un en-

jeu de biodiversité particulier, réduire 
l’intensité lumineuse à certains endroits 
de la ville et conserver l’intensité lumi-
neuse actuelle à d’autres, etc. Croiser les 
disciplines donc, entre les naturalistes, 
les urbanistes, les sociologues, le regard 
genré, le regard intergénérationnel, etc. 
Pourquoi pas, aussi, associer les habitants 
des quartiers concernés à la réflexion ? 
Prendre un temps ensemble pour ob-
jectiver les effets de la diminution de 
l’éclairage sur le sentiment d’insécurité 
et l’insécurité réelle3, cartographier en-
semble, réaliser ensemble des marches 
exploratoires ? Dès lors qu’il s’agit d’une 
problématique collective, c’est collec-
tivement qu’il faut s’en saisir. En bref, 
faire de l’écologie populaire en éduca-
tion permanente !
 

Cours d’eau et 
tourisme
La descente de la Lesse en kayak illustre 
cette tension. D’un côté, un modèle 
économique fondé sur le tourisme : 
la qualité de vie des acteurs locaux dé-
pend de l’attractivité de la rivière. Le 
chiffre d’affaires de l’HoReCa et des en-
treprises de location – et donc le reve-
nu des familles concernées – repose sur 
l’afflux touristique. Plus il est impor-
tant, mieux c’est. De l’autre, la rivière 
et ses habitants non humains étouffent. 
La mulette épaisse, une petite moule 
d’eau douce essentielle à l’écosystème, 
est ainsi quatre à six fois moins pré-
sente dans les zones les plus fréquen-
tées. Raclage des kayaks, piétinements, 
déchets et nuisances sonores mettent la 
Lesse et ses abords en danger. Un pa-
radoxe se dessine : le tourisme, né du 
milieu naturel qu’il exploite, risque de 
provoquer sa propre disparition en ac-
célérant son effondrement. L’arbitrage 
public est délicat, tant les enjeux éco-
nomiques sont importants, mais la si-
tuation actuelle penche clairement en 
faveur des acteurs touristiques privés. 
Le ministre François Desquesnes a en 
effet accordé un permis d’exploitation 
dépassant de 110% les recommanda-
tions administratives4. Pour l’instant, 
l’intérêt économique l’emporte.

Articulons !
Pour s’en sortir par le haut, une seule 
trajectoire possible, celle de l’écologie po-
pulaire. D’abord, affrontons les conflits 
d’intérêts, les points de tension. Iden-
tifions-les, décortiquons-les, cartogra-
phions-les, voyons quels acteurs sont 
pris dans ces tensions et quels intérêts ils 
défendent. Ensuite, délibérons collective-
ment et démocratiquement, en croisant 
les regards et les disciplines. Enfin, arbi-
trons ensemble en sortant de la logique 
du « tout ou rien » – et donc, acceptons, 
parfois, des compromis, tant que ceux-ci 
servent l’intérêt commun. Cela ne peut 
se faire que dans une logique de temps 
long, avec comme horizon l’égalité. q

1.	 Sur cette tension en particulier, nous 
avions organisé une journée d’étude en 
2024, le compte-rendu est disponible 
dans le n°223 de notre bulletin de liaison 
La Fourmilière, juillet-août 2024, aux 
pages 9 à 11.
2.	 https://www.garance.be/wp-content/
uploads/2023/06/12Espacepublicgenre-
FR.pdf.
3.	 En effet, à ce jour, aucune étude 
scientifique ne permet de faire le lien 
entre luminosité en ville et insécurité 
réelle, augmentation du vandalisme, 
etc. Creuser les liens entre luminosité 
et sentiment d’insécurité mériterait une 
analyse à part entière.
4.	 À ce sujet, lire le communiqué de 
presse de Canopea : « Kayaks sur la 
Lesse : les associations dénoncent un 
permis octroyé contre l’avis des experts 
scientifiques », 07.08.2025.

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 15



Tout doit 
changer : 
on pourrait 
traduire ainsi 
les conclusions 
des rapports 
scientifiques de 
l’IPBES. Les 
pouvoirs publics 
doivent fonder 
leurs politiques 
sur la nature et 
faire confiance 
aux populations. 
On en est loin, 
et logiquement 
les mobilisations 
radicales se 
multiplient.

L’IPBES1, dans tous ses rapports, l’affirme 
clairement : l’effondrement du vivant n’est 
pas un accident, mais le résultat de choix 
collectifs. Des choix agricoles, écono-
miques, industriels et d’aménagement 
du territoire. Depuis des décennies, les 
politiques publiques favorisent l’artifi-
cialisation des sols, l’augmentation de la 
consommation au service de la croissance 
économique, des modèles de production 
intensifs, gourmands en énergie, en terres 
et en pesticides, au détriment des écosys-
tèmes. Tant que ces choix ne sont pas remis 
en cause, aucune « bonne volonté » indivi-
duelle ne suffira à inverser la tendance.
 

Du côté des  
politiques publiques
Dans son dernier rapport en date (jan-
vier 2025), l’IPBES parle de la nécessité 
d’un « changement transformateur ». 
L’expression peut sembler générale, mais 
elle renvoie à des réalités concrètes. 
« Fondamentalement, explique Philippe 
Grandcolas, ce changement transforma-
teur se produira avec la mise en œuvre 
systématique de solutions fondées sur la 
nature (SFN). On appelle ainsi des ma-
nières d’interagir avec l’environnement qui 

maximisent les bénéfices pour les humains 
ET pour le reste de la biodiversité2. »
Prenons l’agriculture. Dans toute 
l’Union européenne, des milliards d’eu-
ros d’aides publiques continuent de sou-
tenir un modèle intensif responsable de 
l’effondrement des insectes, de la pol-
lution de l’eau et de la dégradation des 
sols. Agir politiquement pour la biodi-
versité commence peut-être là : chan-
ger les modalités d’octroi de subsides, 
dont la majorité restent conditionnés à 
la surface (« à l’hectare »). Réorienter 
le subventionnement pour favoriser la 
protection de la biodiversité (diversifi-
cation des cultures, maintien des haies, 
limitation des intrants chimiques, res-
tauration des sols), cela se fait déjà, mais 
beaucoup trop peu. Or on sait à quel 
point c’est épineux. Car il s’agit d’accom-
pagner réellement les agriculteurs dans 
ces transitions coûteuses, de ne pas faire 
peser sur eux tout le poids du change-
ment après les avoir enfermés dans une 
dépendance aux marchés mondialisés et 
aux intrants.  
 

Territoires 
et populations
L’aménagement du territoire est un autre 
front décisif. Chaque année, des milliers 
d’hectares de terres disparaissent sous le 
béton. Zones commerciales, routes, lotis-
sements, plateformes logistiques : l’artifi-
cialisation grignote les sols vivants, frag-
mente les habitats et accentue les risques 
d’inondation. Là encore, il ne s’agit pas 
d’une fatalité. Les règles d’urbanisme, les 
choix d’investissement public, la fiscalité 
foncière sont des outils politiques puis-
sants. Limiter l’étalement urbain, réhabi-

UN « CHANGEMENT 
TRANSFORMATEUR » 
EST-IL POSSIBLE ?
Par Guillaume Lohest

16 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



liter les friches, renoncer à certains pro-
jets inutiles ou destructeurs, ce sont des 
décisions politiques possibles. On est en-
core très loin d’avoir inversé la tendance !

Le rapport de l’IPBES insiste aussi sur 
un point souvent ignoré : les territoires 
où la biodiversité est le mieux préservée 
sont fréquemment ceux où les popula-
tions locales et les peuples autochtones 
conservent des droits sur leurs terres. Là 
où ces droits sont reconnus, les forêts sont 
moins détruites, les écosystèmes plus ré-
silients. Protéger la biodiversité, ce n’est 
donc pas seulement créer des réserves 
naturelles, mais aussi reconnaître des 
formes de gestion collective, des savoirs 
locaux, des rapports au vivant qui ne 
reposent pas sur l’extraction maximale.
 

Déséquilibres  
financiers
Mais tant que les activités destructrices 
resteront plus rentables que les pratiques 
respectueuses du vivant, la biodiversité 
continuera de perdre. Subventions aux 
énergies fossiles, à l’agriculture inten-
sive ou aux infrastructures polluantes : 
ces soutiens publics entretiennent un 
modèle incompatible avec la préserva-
tion du vivant. Un très récent rapport 
du PNUE a révélé un chiffre qui résume 
tout le problème : on investit environ 30 
fois plus dans des activités destructrices 
de l’environnement que dans des activités 
protectrices. Sur une année, on observe 
« un total de 7 300 milliards de dollars 
de flux financiers néfastes pour la nature, 
dont 4 900 milliards de dollars provenant 
de sources privées, fortement concentrés 
dans quelques secteurs – services publics, 
industrie, énergie et matériaux de base – 
ainsi que 2 400 milliards de dollars de sub-
ventions publiques nuisibles à l’environne-
ment accordées aux combustibles fossiles, 
à l’agriculture, à l’eau, aux transports et à 
la construction en 20233 ».

Les rapports de force sont donc très dé-
favorables au vivant. Les intérêts éco-
nomiques pèsent lourdement sur les 
décisions politiques. Lobbies agricoles, 
industriels, immobiliers freinent les ré-

formes structurelles. La biodiversité dé-
range parce qu’elle impose des limites, 
parce qu’elle remet en cause des pro-
fits, parce qu’elle oblige à penser le long 
terme dans un système obsédé par le 
court terme. Pourtant, pour l’IPBES, le 
changement transformateur « est requis 
de toute urgence face à l’amenuisement 
de la fenêtre d’opportunité pour faire ces-
ser la perte de biodiversité et empêcher le 
déclin potentiellement irréversible et l’ef-
fondrement prévu des fonctions clés des 
écosystèmes4 ». Ce langage scientifique 
diplomatique signifie, en clair, que sans 
révolution complète de nos économies et 
de nos modes de vie, nous courons vers 
l’abîme : une planète qui ne fournira plus 
les conditions minimales pour que les 
humains puissent y vivre.
 

Agir avec
radicalité ?
Pourtant, aucune révolution politique 
ne se dessine. La tendance générale est 
même à l’aggravation de la situation. Il est 
donc logique que des collectifs et mouve-
ments de plus en plus nombreux misent 
sur l’action directe et la désobéissance 
civile. C’est le cas d’Extinction Rebellion, 
un mouvement international fondé au 
Royaume-Uni en 2018, qui a déjà mené 
de nombreuses actions choc (affichage, 
occupations, blocages de routes ou de 
ponts). C’est aussi le cas des Soulèvements 
de la terre, un vaste réseau de comités 
militants né dans le sillage de la ZAD de 
Notre-Dame-des-Landes, en 2021, qui 
a été extrêmement actif ces dernières 
années en France, notamment dans la 
mobilisation contre les méga-bassines de 
Sainte-Soline, mais aussi contre de très 
nombreux autres projets nuisibles. Leur 
action – occupations, blocages, déman-
tèlements – se déploie autour de trois 
enjeux principaux : « l’artificialisation 
des terres, l’accaparement des terres par 
l’agro-industrie et la question de la défense 
et du partage de l’eau5 ». 

On le sait, ce type d’action peut effrayer 
et sembler radical à tous ceux qui, pour 
le moment, ne considèrent pas l’effon-
drement du vivant comme un problème 

urgent. Ou à ceux qui sacralisent le fonc-
tionnement « normal » de la société de 
consommation et font confiance à l’ac-
tion des gouvernements pour assurer 
progressivement un changement trans-
formateur. Pour les mouvements sociaux 
institués, le minimum est d’aller à la ren-
contre de ces nouvelles mobilisations qui 
ont aujourd’hui de l’expérience, des pra-
tiques démocratiques et militantes, une 
analyse qui méritent notre attention et 
appellent notre soutien. L’action « ne sau-
rait être l’apanage des gouvernements », 
affirment les Soulèvements de la terre. 
« Nous pensons fermement qu’il est plus 
que temps de nous emparer des désastres 
et de ne pas attendre d’autorisation pour 
les mettre à l’arrêt. Ces actions ne se font 
pas cependant sans un souci de com-
prendre le milieu au sein duquel nous in-
tervenons. En cela il s’agit toujours de viser 
dans la profondeur, dans le temps, dans la 
détermination d’une sortie du ravage. » Il 
n’y a pas à choisir entre les rapports de 
l’IPBES, les politiques publiques, la sen-
sibilisation patiente et la désobéissance 
civile : il s’agit de faire ce qu’on sait faire et 
de converger vers un changement trans-
formateur. q

Crédit photo : Opposants au projet d'aéroport du Grand Ouest, sur une des routes entourant la zone d'aménagement différé (ZAD) de Notre-Dame-des-Landes, 1er mai 2013. 
WIKIMEDIS COMMONS CC-BY-SA-3.0 Self-published workImages by Jules

1.	 L’IPBES est l’équivalent du GIEC 
pour la biodiversité, il s’agit de l’acro-
nyme (en anglais) de la Plateforme 
intergouvernementale scientifique et po-
litique sur la biodiversité et les services 
écosystémiques. www.ipbes.net.
2.	 Philippe Grandcolas, « Au fait, c’est 
quoi la biodiversité (et pourquoi on 
devrait en parler plus) ? », Bon Pote, 
https://bonpote.com, 19 mars 2025.
3.	 « Les investissements nuisibles 
dépassent la protection de la nature à 
raison de 30 contre 1 – nouveau rapport 
du PNUE », Communiqué de presse 
du Programme des Nations Unies pour 
l’Environnement (PNUE),  
www.unep.org/fr, 22 janvier 2026.
4.	 Rapport de la plénière de la Plate-
forme intergouvernementale scientifique 
et politique sur la biodiversité et les ser-
vices écosystémiques sur les travaux de 
sa onzième session, résumé à l’intention 
des décideurs, 22 janvier 2025.
5.	 Ossature, enveloppe charnelle et 
actes des Soulèvements de la terre, 
brochure éditée par les Soulèvements 
de la terre, https://lessoulevementsde-
laterre.org.

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 17



Quand arrivent les beaux jours, un 
parfum familier fait son retour : celui 
des saucisses et des brochettes, dont la 
cuisson lente et patiente sur un tapis de 
braises s’accompagne d’un apéro sym-
pathique et de potins sur les nouvelles 
du jour, les compétitions sportives, les 
examens scolaires ou les vacances qui 
se profilent… Les signaux de fumée qui 
s’élèvent par-dessus les grilles garnies de 
viande marinée diffusent de quartier en 
quartier l’invitation à se rassembler. Loin 
de se limiter à un simple acte alimentaire, 
le barbecue a un côté convivial, chaleu-
reux, peut-être même une fonction so-
ciale. Mais voilà : qui dit barbecue dit 
(sur)consommation de viande, défores-
tation pour produire le charbon ou en-
core émission de gaz à effet de serre via le 
CO2 et pollution de l’air… Pas top pour 
la protection des espèces vivantes. Com-
ment faire pour sensibiliser à la défense 
de la biodiversité sans dénigrer quelque 
chose d’aussi aimé et répandu que le bar-
becue ? 

Faites le test : tapez dans un moteur de 
recherche « Est-il possible de défendre la 
biodiversité sans cracher sur le barbecue ? » 
et vous recevrez dans la seconde une sé-

rie de conseils pour organiser un barbe-
cue de manière écologique. Toujours ce 
sens du compromis, ce besoin de ména-
ger la chèvre et le chou, ce triangle des 
Bermudes où l’on pourrait sauver la bio-
diversité tout en conservant nos modes 
de vie actuels. Nous ne sauverons rien en 
nous accrochant à nos habitudes comme 
une moule à un rocher. Le débat n’est 
pas celui-là. Le but de cet article n’est pas 
de savoir si le barbecue est une pratique 
écologiquement risquée ou pas, si on 
peut véritablement sauver la biodiversité 
en sacrifiant notre rituel du dimanche. 
Ce que le titre espiègle évoque, ce n’est 
pas tant la crise écologique que sa mise 
en scène. 
 

De l’huile 
sur le feu
Prenons comme illustration le tollé dé-
clenché par la députée française San-
drine Rousseau, lorsqu’elle y alla de cette 
phrase : « Il faut changer aussi de menta-
lité pour que manger une entrecôte cuite 
sur un barbecue ne soit plus un symbole 
de virilité ». Laissons à la droite la « dé-
fense » de prétendues « valeurs » et de 

« traditions » inamovibles. Passons aussi 
sur une forme de déconnexion que tra-
hit cette déclaration vis-à-vis des (très) 
nombreuses personnes qui aspirent en 
toute simplicité à passer un bon moment 
autour d’une table et de quelques bro-
chettes en mettant temporairement entre 
parenthèses leurs tracas quotidiens. 

Ce qui pose question, c’est un impensé en 
termes de stratégie de communication. Si 
une série d’arguments sont légitimes sur 
le fond (oui, les hommes mangent en 
moyenne plus de viande que les femmes ; 
oui, l’élevage intensif est nuisible à bien 
des égards…), cette déclaration a eu le 
don de jeter de l’huile sur le feu et d’attiser 
la colère anti-écologiste d’une partie de 
la classe politique – entrainant une part 
non négligeable de l’opinion publique. Le 
fond du propos est complètement passé 
à la trappe pour se résumer à une carica-
ture peu flatteuse, à laquelle on ne peut 
que rétorquer l’évidence : non, le barbe-
cue ne se résume pas à un rendez-vous 
de mecs en mal de virilité et indifférents 
au sort des espèces en souffrance ! 

La « bataille culturelle », dont l’écologie 
politique sort pour le moment perdante, 

 DÉFENDRE LA BIODIVERSITÉ  

SANS 
CRACHER 
SUR LE 
BARBECUE
Par Adrienne Demaret et Renato Pinto

18 |   Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026 



se joue aussi dans la portée symbolique 
de certains propos et dans l’incarnation 
d’un projet politique par des person-
nalités influentes. Si celles-ci semblent 
« à côté de la plaque », c’est toute une 
construction idéologique, échafaudée à 
force de patience, de conscientisation… 
qui peut s’effondrer.

Actuellement, la stratégie de communi-
cation des défenseurs du Vivant parait 
trop stéréotypée : accuser, faire peur, 
dénoncer, stigmatiser, interdire, punir… 
quel champ lexical désirable, n’est-ce pas ? 
Défendre le vivant en s’attaquant fronta-
lement à des attachements plus intimes 
qu’on ne le croit (barbecue, voiture, su-
permarché, vacances, Tour de France, 
etc.), est-ce une bonne idée ? Si, au nom 
de la défense de la biodiversité, nous mé-
prisons les symboles créés pour exprimer 
ses liens, sa culture, son attachement, 
sa joie… qui va accepter d’écouter ? 
Si même le plaisir simple d’un barbecue 
entre proches ne résiste pas au combat 
écologique, alors celui-ci est voué à une 
défaite… cuisante. 

Mépris saignant 
Tireur de sonnette d’alarme n’est pas une 
place très enviée, pourtant il en faut. 
En l’occurrence, le grand oublié de ces 
débats en est pourtant le protagoniste 
principal : l’animal. Sans plaider pour un 
quelconque régime végétarien ou végan, 
il faut souligner que la consommation 
excessive de viande dans les sociétés dites 
développées va de pair avec l’élevage in-
dustriel : un business cruel qui sacrifie les 
normes éthiques, sociales et environne-
mentales sur l’autel de la rentabilité et du 
profit. 

Mais quand, pour sauver la biodiversité, 
on pointe du doigt les pratiques de cha-
cun, on confond exemple et supériorité 
morale. Le barbecue, dans ce récit, de-
vient le signe d’une insensibilité écolo-
gique, d’une faute. L’écologie serait une 
vertu, une lucidité éclairée, une abnéga-
tion de soi, là où le barbecue serait vul-
gaire et égoïste. Du moralisme à la stig-
matisation, voire au mépris, il n’y a qu’un 

pas. Juger les autres, leurs goûts, leurs ha-
bitudes, leurs plaisirs… peut être violent. 
Plutôt que sur les aspects techniques de 
la pratique du barbecue, l’individu va se 
sentir attaqué dans son moi profond, ce 
qu’il est plutôt que ce qu’il fait : le bar-
becue rassemble plusieurs choses qui té-
moignent de ce qui est important pour 
nous, comme les amis, la famille, les 
liens, la convivialité, le temps de la dé-
tente, les vacances, les bières joyeuses et 
le partage. 

Cracher sur un mode de vie et faire des 
procès d’intention, sans connaître les 
individus, c’est créer des camps irrécon-
ciliables, comme s’il était impossible d’ai-
mer à la fois la nature et la convivialité, la 
viande, le feu, le gras, le rire. En associant 
un message négatif, une alerte, à quelque 
chose de positif comme une bonne côte-
lette grillée, nous laissons de nombreuses 
personnes au bord de la route. 

Protéger la biodiversité en pointant du 
doigt l’individu, en passant par la culpa-
bilisation, le reproche, l’injonction, voire 
l’humiliation, ne semble pas une tactique 
efficace. À force de critiquer des pra-
tiques appréciées et répandues, des plai-
sirs simples comme le barbecue, le mes-
sage qui risque de transpirer est qu’il y 
a une incompatibilité entre engagement 
écologique et modes de vie populaires. 
Qu’il faut être moralement irréprochable 
pour être légitime à défendre une cause. 
Qui va, dès lors, se sentir concerné ? Pire, 
c’est un bâton donné aux conservateurs 
d’extrême droite qui, on l’a dit, surfent 
allègrement sur la « défense » de « nos 
traditions », « nos modes de vie »… 
 

Non à la 
culpabilisation 
piquante 

En attaquant frontalement des plai-
sirs sociaux, en les rendant coupables, 
on touche à l’intime. On fouille les en-
trailles et le cœur des gens pour en ex-
traire tout ce qui ne correspond pas à une 
« conscience éclairée » face au déclin de 
la biodiversité. On veut appuyer là où ça 
fait mal, mais ce qu’on fait suinter, c’est 

avant tout le sentiment d’injustice. Car 
quand on parle barbecue et tonte de jar-
din, on ne cause pas jet privé, piscine 
chauffée ou pétrole jeté à la mer, mais 
d’un simple repas entre amis. On oublie 
gentiment de hiérarchiser les responsa-
bilités. 

Quand l’écologie se fait culpabilisante, 
elle tend à faire porter à chaque individu 
des responsabilités globales qui, le plus 
souvent, lui échappent. Elle se concentre 
sur les gestes individuels (comme la 
consommation) sans s’attaquer aux 
causes structurelles (modèles de produc-
tion, choix politiques). En effet, la plus 
grande part de l'impact environnemental 
d’une société n’est pas liée à des choix in-
dividuels, mais à des choix collectifs. La 
culpabilisation est inefficace à long terme 
et peut même être contreproductive, 
provoquant de l’anxiété et de l’inaction, 
voire du rejet. 
 

Entre amertume et 
épices,une question 
de dosage 

À force de cracher sur le barbecue, on 
finit par oublier pourquoi on veut dé-
fendre la biodiversité : pour que la vie 
reste belle, désirable, partagée. Le chan-
gement ne passera pas par le mépris. De-
mandons-nous plutôt comment élargir 
une cause sans exclure et sans humilier. 

Évidemment, l’association trop fréquente 
entre bidoche et pinard, ou mousse bien 
fraîche, n’est pas un régime alimentaire 
idéal. Évidemment, les excès nuisent à 
la convivialité si précieuse. Mais plutôt 
que le bannissement, la réponse la plus 
censée n’est-elle pas simplement celle du 
bon dosage ? 

Quant à la bataille culturelle, elle doit 
bien sûr être menée, mais avec intel-
ligence stratégique. En acceptant que 
certaines prises de tête sont vaines ou 
contreproductives. Pas sûr que la grille 
du barbecue soit le champ de bataille le 
plus indiqué… q

Contrastes | Biodiversité | Janvier - Février 2026   | 19



Comme tout enjeu planétaire, l’extinc-
tion massive des espèces interroge les 
rapports de forces à l’échelle interna-
tionale. Un rapide tour d’horizon met 
en lumière des luttes communes, mais 
aussi des divergences et des intérêts 
contraires, sur fond de relations histo-
riques inéquitables.

Interview. Qui se soucie vraiment de 
la biodiversité ? Dans cette interview, 
Jean-Yves Buron interroge la place 
réelle des citoyens face à l’effondre-
ment du vivant et appelle à repenser 
notre rapport à la nature, à l’engage-
ment et au modèle de société.

Les chemins pour préserver la bio-
diversité peuvent être parsemés de 
dilemmes éthiques et politiques. 
Lorsque protéger le vivant entre en 
contradiction avec des besoins hu-
mains, est-il possible de trouver une 
voie médiane qui nous sorte du « tout 
ou rien », parfois clamé à raison au vu 
des urgences écologiques et sociales ?

Tout doit changer : on pourrait tra-
duire ainsi les conclusions des rap-
ports scientifiques de l’IPBES. Les 
pouvoirs publics doivent fonder 
leurs politiques sur la nature et faire 
confiance aux populations. On en est 
loin, et logiquement les mobilisations 
radicales se multiplient.

L’extinction de la biodiversité sur 
terre est un enjeu politique urgent. 
Le consensus scientifique est formel. 
Citoyens et politiques en conviennent 
aisément. Pour autant, changer la so-
ciété en profondeur ne se fait pas en 
un claquement de doigts. Pas évident !

« Chute de la biodiversité », voilà une 
expression bien timide pour parler de 
l’extinction de la vie sur terre, vous 
ne trouvez pas ? Quels mots utiliser 
alors ? Pourquoi demeurons-nous si 
insensibles à la destruction du monde 
vivant comme s’il nous était extérieur, 
alors qu’il nous est indispensable ?

Prix au n° : 5€  

Pour s'abonner  (Contrastes + Fourmilière) :   
Versez 21€ au compte BE46 7865 7139 3436  
des Équipes Populaires, 
avec la mention :  “Abonnement à Contrastes” 
+ votre nom

Il est certain que la consommation ex-
cessive de viande, parmi d’autres habi-
tudes, est l’une des causes de la chute 
de la biodiversité. Mais le mépris est-
il une stratégie intelligente ? Fausse 
question, qui donne l’occasion de ré-
fléchir à une communication d’écolo-
gie populaire.

18
DÉFENDRE LA BIODIVERSITÉ 

SANS CRACHER SUR LE BARBECUE

  SOMMAIRE  

ccooNNtra
stetraste
s

▶ N° 229 ■ Bimestriel ■ Juille
t - Août ■ 2025 ◀

8 rue du Lombard 5000 Namur

Bureau de dépôt :  

5000 Namur mail.  

N° d’agréation : P 204078

ccooNNtraste
trastes

▶ N° 230 ■ Bimestriel ■ Septembre - Octobre ■ 2025 ◀

CCoonnssttrruuiirree  eett  ddééffeennddrreellaa  ppaaiixx

8 rue du Lombard 5000 Namur

Bureau de dépôt :  
5000 Namur mail.  

N° d’agréation : P 204078

ccooNNtr
astetras
tes

▶ N° 231 ■ Bimestriel ■ Novembre - Décembre ■ 2025 ◀

SS''AASSSSOOCCIIEERR

              eenn  ttoouuttee

                      LLIIBBEERRTTÉÉ

8 rue du Lombard 5000 Namur

Bureau de dépôt :  

5000 Namur mail.  

N° d’agréation : P 204078

6
NORD, SUD,  

MÊMES COMBATS ? 

« SE MOBILISER PARCE QUE LA 

VIE EST BELLE »

10 14
CONFLITS D’INTÉRÊTS ENTRE 

HUMAINS ET NON-HUMAINS

16
UN « CHANGEMENT TRANSFORMA-

TEUR » EST-IL POSSIBLE ?

ÉDITO : VRAIMENT URGENT, 

ET VRAIMENT PAS ÉVIDENT

COMMENT PARLER DE L’AMPLEUR 

DU DÉSASTRE ?

2 3


